Glosario de términos Pāḷis

1. amarita.- inmortal,
2. anamattagga.- sin inicio concebible, sin principio ni final detectable, 
3. animitta.- realidad carente de signos, de símbolos, no susceptible de ser contable como 1, 2, 3, etc. 
4. anupādisesa.- elemento nibbāna sin ningún sustrato residual
5. appaṇihita.- cualidad de carecer de deseo, codicia, avidez, etc.,
6. asaṅkhata.- incondicionado
7. asaṅkhyeyya.- incontable, inconmensurable, inmensurable, etc.
8. ayatanaṃ.- base sensorial.
9. bhāvanā.- meditación, técnica de meditación, concentración, absorción, etc.
10. dhuva.- estable, constante, permanente, fijo o seguro,
11. dvara.- abertura de una edificación, vano, etc.
12. jāta.- naciente, producido, 
13. kāla.- tiempo, momento, una ocasión especial, fase temporal, periodo, etc.
14. kāyasacchikaraṇa.- experimentado con el cuerpo
15. kicca.- función, tarea, 
16. lakkhaṇa.- característica, rasgo, etc.  
17. mukhya.- principal, importante, central
18. nirodhā.- es la cesación de cualquier realidad condicionada posterior a su surgimiento, seguida por su desaparición, rasgos típicos de cualquier fenómeno físico mental, pero seguida además por la realidad de la erradicación del saṅkhārā vinculante, esto querría decir para no volver a surgir nunca más, por y para siempre, por ello correspondería a la felicidad de la tercera noble verdad.
19. ogha.- gran corriente, gran río, 
20. paccuppanna.- presente, existente en el presente,
21. palibodha.- obstáculos que surjan al experimentar la dicha de la paz (santi–sukha)
22. paññatti.- conceptual, aparente, 
23. paramattha.- absoluto, último
24. pariyāyena.- en forma figurativa, metafóricamente. 
25. pariyaya.- dar vueltas, se refiere a un giro, orden, curso, método, cualidad o forma figurativa/metafórica de hablar, a menudo utilizado como sinónimo, explicación o instrucción no literal, mientras que pariyādāya significa "tomar todo alrededor, agotar" o "tentador".
26. parinibbuta.- parinibbana
27. sacchi–karaṇa.- consumación, realización, llevar a término, haber experimentado algo, etc.
28. samanantara.- contigüidad, proximidad, etc.
29. santati.- capa o superficie del proceso de continuidadj
30. sumuccheda.- extirpación, destrucción, truncamiento o disolución
31. samuddrā.- rescate, salvación; ej.; saṃsāra–mahā–samuddrā: el gran rescate del saṃsāra, la gran salvación del saṃsāra. 
32. sanimitta.- realidad poseedora de signos, símbolos, contable como 1, 2, 3, etc.
33. santi.- paz, calma, tranquilidad, (mi sobrino, y mi centro favorito de meditación), etc.
34. sapaccaya.-  dependiente, surgido mediante la causa de algo, 
35. saupādisesa.- elemento nibbāna con un sustrato residual
36. suññata.- vacío, libre de obstáculos (sobretodo en suññata-nibbāna)
37. tadaṅga–nibbāna.- nibbāna momentáneo o transitorio
38. tebhummaka.- tres factores, tres capas,  
39. upāda.- apego, aferramiento, relativo a upādana 
40. upalakkhaṇa.- discriminación, distinción, percepción, reflecxión 
41. upalakkhaṇa.- vinculado a la discriminación, discernimiento, etc., de características
42. vaṭṭa.- ciclo de existencias 
43. vaṭṭa–dukkha.- ciclo de existencias insatissfactorias, curso de existencias de sufrimiento, etc. 
44. vikkhambhana.- supresión, aliminación, erradicación, etc.,



Glosario de términos dhammicos castizos 
1. desaparicición.-  desaparición de un dhamma, en forma de vedanā (sensación), cinta (objeto mental), dhātus (elementos primarios, āpo, tejo, vāyo o ), etc., dentro del contexto de la apreciación meditativa de anicca, de udayabbaya.
2. identitariedad / inidentitariedad (attā / anattā).- la visión incorrecta sobre la existencia de una realidad trascendental e identitatria, perpetua, eterna en el ser en calidad de alma, existencia, personalidad / la visión correcta al respecto. 
3. sabiduría revelativa o introspectiva.- sabiduría obtenida a través de la experiencia meditativa, es decir, bhāvanā mayā paññā.
4. surgimiento.- surgimiento de un dhamma, en forma de vedanā (sensación), cinta (objeto mental), dhātus (elementos primarios, āpo, tejo, vāyo o ), etc., si encontrarse necesariamente dentro del contexto de la apreciación meditativa de anicca, dukkha o anattā, udayabbaya, etc., que en tal caso asumiría la connotación de cesación–nirodhā.





Consideraciones:
1). Reconsiderar algunos términos traducidos en español que deberían ser mejorados mediante el argot utilizado por Genkaji y este presente humilde servidor: sabiduría introspectiva en vez de conocimiento para paññā; observar en vez de simplemente ver; etc.
Clasificaciones:

1). Los 3 tipos de sufrimiento:
i. el intrinseco
ii. el de la formación
iii. el debido al cambio
2). Los 1,500 Kilesas: Desglose y Cálculo (posiblemente sólo una forma más de considerar una aproximación de los 1,500 kilesas).
En la tradición Theravada y en los comentarios del Abhidhamma (específicamente en el Dhammasangani-Anuṭīkā), se menciona frecuentemente la cifra de "1500 impurezas" (diyaḍḍhakilesasahassa).
Esta cifra no es una lista de 1500 emociones diferentes con nombres propios, sino el resultado de una multiplicación que demuestra la omnipresencia de las contaminaciones en la experiencia humana.
La Fórmula Básica
El número 1500 surge de permutar (combinar) tres factores principales:
10 Kilesas (Base) × 75 Objetos (Dhammas) × 2 Ubicaciones (Interno/Externo) = 1,500
i. Los 10 Kilesas (La Base)
Todo comienza con la lista estándar de las 10 contaminaciones mentales (dasa kilesa-vatthūni) que aparecen en el Abhidhamma. Estas son las "raíces" que se multiplican:
1. Lobha (Codicia / Apego)
2. Dosa (Odio / Aversión)
3. Moha (Delusión / Ignorancia)
4. Māna (Orgullo / Engreimiento)
5. Diṭṭhi (Visión incorrecta)
6. Vicikicchā (Duda escéptica)
7. Thīna (Pereza / Letargo mental)
8. Uddhacca (Inquietud / Agitación)
9. Ahirika (Falta de vergüenza moral)
10. Anottappa (Falta de temor a las consecuencias morales)
ii. Los 75 Objetos (Dhammas)
Las impurezas no surgen en el vacío; surgen en relación con algo. Los comentarios enumeran 75 realidades últimas (paramattha dhammas) que pueden convertirse en objeto de nuestra obsesión, rechazo o confusión.
1. 1 Citta (La consciencia en sí misma).
2. 52 Cetasikas (Factores mentales, incluyendo sentimientos, percepción, volición, etc.).
3. 22 Rūpa (Tipos de materia o fenómenos físicos).*
Nota técnica: A veces se calculan como 18 tipos de materia concreta (nipphanna) + 4 características (lakkhaṇa) para ajustar el cálculo según la versión del comentario.
iii. Total: 1 + 52 + 22 = 75 Objetos.
(En algunas versiones del cálculo, se usan 53 estados mentales + 22 tipos de materia, pero el objetivo siempre es llegar a la base de 75).
iv. Las 2 Ubicaciones
Finalmente, estas impurezas pueden surgir en relación con estos objetos en dos esferas:
1. Ajjhattika (Interno): En uno mismo (ej. apegarse a mi propio cuerpo o mis propios sentimientos).
2. Bahira (Externo): En otros o en el mundo (ej. odiar los sentimientos de otro, desear el cuerpo de otro).
v. El Cálculo Final
Tomamos los 75 objetos de la realidad.
Los multiplicamos por las 2 ubicaciones (mis objetos y los objetos ajenos):
75 × 2 = 150 bases para la impureza.
Cada una de estas 150 bases puede ser contaminada por cualquiera de los 10 Kilesas:
150 bases × 10 kilesas = 1,500 Kilesas.

3). Contemplación del nibbāna desde afuera e internamente (¿?)
i. Contemplación interna se refiere a la efectuada por al ariya, que haya consumado el pativedha
ii. Contemplación desde afuera es la efectuada por el ser kalyāna–puthujjanas, desde la visión de alguien que no haya consumado la cesación personalmente. La cesación de dhammas densos puede darde desde afuera pero no los khandas sutiles correspondientes a los seres ariyas.





.

