
El Ledi Dhamma 
sobre el Nibbāna
[image: ]
[image: Diagram

Description automatically generated]
Nibbāna Dīpanī
Manual sobre el Nibbāna
Nibbāna Vissajjanā
Respuestas a Preguntas sobre el Nibbāna
Ledi Nibbān 
[image: Diagram

Description automatically generated]
Ledi Sayādaw
Aggamahāpandita, D.Litt.
Traducido 
por 
U Chit Tin & U San Lwin
[image: Diagram

Description automatically generated]
Editado al español
por
Dr. Huamán
[image: Diagram

Description automatically generated]

En honor a la Gran Tierra de Birmania (Myanmar), 
conocida legendatiamente como Suvaṇṇa Bhūmi.
 

2






Nibbāna Dīpanī
Manual sobre el Nibbāna

Ledi Sayādaw
Aggamahāpandita, D.Litt.

Traducido 
por
U ChitTin

PATROCINADO POR
JAMES PATRICK STEWART ROSS
LOS TEXTOS HISTÓRICOS DE LAS 
CULTURAS DEL SUDESTE ASIÁTICO
2004/2547



El 
Ledi Dhammā 
Sobre el Nibbāna













Nibbana Dīpanī 
(Manuel sobre el Nibbāna)
Nibbāna Visajjanā 
(Respuestas a Preguntas sobre el Nibbāna)
Ledi Nibbāna


[image: ]
Mother Ayeyarwaddy Publishing House
Registros y Permisos (en Myanmar)
Tapa	3207920512
Inédito	3208880511
Circulación	1,000 copias
Precio	Gratuito (Presente de Dhamma)

Coordinator	Mother Ayeyarwaddy Publishing House
Computer	Myancon
Editor	Dan Shwe Wah Soe
Diseño de la Tapa 	Eagle (Edición Birmana)
Inner Film	Ko Aung Khin Oo
Traductor	U San Lwin & U Chit Tin (al Inglés)

Prensa	U Kyin Yin (Myè – 05417), (Edición Birmana)
Editorial	Daw Cherry Thein (Myè – 03981), (Edición Birmana)

Distributed By	Mother Ayeyarwady Publishing House
	Building No (4). Room No (402)
	Upper Pazundaung Road,
	Mingalartaungnyunt Township
	Yangon Myanmar 
	Ph: 701431, 09-50-156143




THE LEDI DHAMMĀ 
ON NIBBĀNA

Por

MAHĀ THERA LEDI SAYĀDAW,
AGGAMAHĀPANDITA. D. LITT.

[image: ]

Editado y Publicado
por

MOTHER AYEYARWADDY 
PUBLISHING HOUSE
YANGON, MYANMAR

Número Libro Madre (62)
	(de la Edición Birmana)
	

Sāsana 2550	Christ 2006	Myanmar 1368






El Más Venerable Mahāthera
Ledi Sayādaw Aggamahāpandita, D. Litt.
D. Litt (1846-1923)




· El maestro más eminente y respetado del Tipiṭaka

· El más dotado y excelso erudito,

· El más valiente y audaz autor,

· El gran pionero Maestro de meditación,

· El más excelente predicador de la Dhamma,

· El más admirado y el ojo más brillante de Occidente.




El Venerable Mahāthera 
Ledi Sayādaw Aggamahāpandita, D. Litt.

Conocido por eruditos de muchos países, el Venerable Ledi Sayādaw, Aggamahāpaṇḍita, D. Litt., fue quizás la figura budista más destacada de esta época. Con el incremento del interés por tierras occidentales, se ha dado una gran demanda por sus Discursos y Escritos Budistas que ahora vienen siendo traducidos y reproducidos por La Luz del Dhamma (The Light of Dhamma).
Bhikkhu Nyāṇa, quien más tarde fuera conocido como Ledi Sayādaw, nació un martes, el 13º día Menguantes de Nattaw, años 1208 de la Era Myanmar (1,846 d.C.) en la aldea de Saing Pyin, municipio de Dipeyin, en el distrito de Shwebo. Sus padres fueron U Tun Tha y Daw Kyone. En su juventud, fue ordenado como sāmaṇera y, a los veinte años, como bhikkhu, bajo el patrocinio de Salin Sayādaw U Pandicca. Recibió su educación monástica bajo la tutela de varios maestros y, más tarde, fue formado en la literatura budista por el Venerable Sānkyaung Sayādaw, Sudassana Dhaja Atulādhipati Siripavara Mahādhamma Rājādhi–rāja–guru de Mandalay.
Fue un brillante estudiante y se decía de él: 'Unos 2,000 estudiantes asistían a la ceremonia diaria impartida por el Venerable Sānkyaung Sayādaw. Un día, el Venerable Sayādaw propuso veinte preguntas sobre los pāramīs (perfecciones) en Pāḷi y pidió a todos los estudiantes que las respondieran. Ninguno de ellos, salvo Bhikkhu Nyāṇa, pudo responder satisfactoriamente a esas preguntas. Él recopiló todas estas respuestas y, cuando alcanzó los 15 vasas y aún se encontraba en el Monasterio de Sānkyaung, publicó su libro, Pāramī Dīpanī (Manual sobre las Perfecciones).
Durante el reinado del Rey Theebaw, el Venerable se convirtió en Profesor de Pāḷi en el Monasterio Mahā Jotikārama de Mandalay. Un año después de la captura del Rey Theebaw, en 1887 d.C., se trasladó a un lugar ubicado al norte de la ciudad de Monywa, donde estableció un monasterio bajo el nombre de Monasterio Ledi–Tawya. Aceptó a muchos  estudiantes bhikkhus provenientes de diversas partes de Birmania y les impartió una educación budista. En 1897 d.C. escribió en Pāḷi llamado Paramattha Dīpanī  (Manual sobre las Verdades Últimas).
 Más adelante, recorrió muchas partes de Birmania con el propósito de diseminar el Dhamma del Buddha. En las ciudades y aldeas que visitó, pronunció diversos discursos sobre Dhamma, además estableció clases sobre el Abbidhamma y centros de meditación. Compuso rimas para el Abhidhamma Saṅkhitta y las enseñó a sus clases. En algunas de las principales ciudades pasaba sólo 1 vassa impartiendo  educación sobre el Abhidhamma y el Vinaya a los devotos laicos. Algunos de los centros de meditación del Venerable Ledi Sayādaw siguen existiendo y siguen siendo famosos. Durante su itinerario, escribió numerosos ensayos, cartas, poemas y manuales en birmano. Él llegó a escribir más de 70 manuales,* de los cuales 8 han sido traducidos al inglés y publicados por The Light of The Dhamma (La Luz del Dhamma).
En 1911 d.C., el Gobierno de la India le otorgó el título de Aggamahāpaṇḍita. Posteriormente, la Universidad de Rangún le concedió el grado de Doctor en Letras (honoris causa). En los últimos años, se estableció en Pyinmana, donde falleció en 1923 d.C., a la temprana edad de 77 años.
* Ver el Apéndice al final de este libro para más detalles.



Memorandum de
LA SOCIEDAD DE DIFUSIÓN LEDI 
(LEDI PROPAGATION SOCIETY)

CUANDO EL BUDA  CONSUMÓ LA ILUMINACIÓN, impartió discurso tras discurso a los seres durante 45 vasas (o años) antes de fallecer y entrar en el parinibbāna. Él dejó su Enseñanza, el Dhamma, para representarle tras su fallecimiento; para que el Buddha pueda considerarse aún vivo, por así decirlo, hasta ahora.
EL GRAN BENEFACTOR, EL VEN. LEDI SAYĀDAW, selección del corpus de las Enseñanzas del Buddha y exposición sobre ellas, hubo escrito más de 100 tratados conocidos como Dīpanīs en línea con lo que el Buddha había enseñado, difundiendo la verdad sobre el Dhamma en el proceso.
DESDE EL PRINCIPIO, el gran benefactor Ven. Ledi Sayādaw deseó distribuir ampliamente sus Dīpanīs, en el extranjero. Además, en una reunión de una importante organización budista en el extranjero, orientó que ya era hora de difundir las Enseñanzas, traducidas a varios idiomas, alrededor de todo el mundo.
LA SOCIEDAD DE DIFUSIÓN 
 LEDI DĪPANĪ 
Conducido por AGGAMAHĀPAṆḌITA LEDI BHADDANTA KELASA, el 9no Sayādaw de Ledi Sayādaw y presidente del Monasterio Mahā Ledi en Sagaing Diviaion; por Aggamahāpaṇḍita BHADDANTA KUNḌALA (Monasterio Ashay Ledi Taik) de Monywa; por AGGAMAHĀPAṆḌITA BHADDANTA JOTIKA (Myoma Shwegu Taik Monastery) de Monywa; por Dvipitakadhara Dvipitakovida AGGAMAHĀPAṆḌITA LEDI BHADDANTA JĀGARĀBHIVAMSĀ; por Sayadaw Presidente del Monasterio Kalaywa Tawya Santhintaik de Nagalainggu Pagoda Hillok, de Rangún y por el Director de Monastic Education School of Progress of Border Areas and National Races Department, Rangún; por Sayadaw presidente de Ledi Vipassana Centre ubicado en No-337A, Pyay Road, Sangyong, Rangún; y por el Secretario Adjunto de State Saṅgha Mahā Nāyaka Committee, se fundó Ledi Dīpanī Propagation Society, a la que desde entonces se han unido eruditos bhikkhus y laicos.



DEBE CUMPLIRSE 
EL DESEO DEL SAYADAW 
Que se cumpla el deseo del Gran Benefactor Ledi Sayādaw y que las siguientes copias de los tratados de Ledi en inglés* sean distribuidas gratuitamente por el Vicepresidente de la Sociedad de Difusión Ledi Dīpanī, el Presidente del Comité Ledi Kammatthānacariya, el Secretario Adjunto de Estado del Comité Saṅgha Mahā Nayaka, el Sayādaw de Ovādacariya del Monasterio Budista Theravada Internacional Tawya y del Centro Ledi Vipassanā Aggamahāpaṇḍita,  Dvipitakadhara Dvipitakakovida Aggamahāpaṇḍita-vacakapaṇḍita Ledi Bhaddanta Jāgarābhivamsa y posibles donantes oriundos y extranjeros, de acuerdo con los objetivos en vivo de la Cuarta Cumbre Budista Mundial, es decir, los siguiente deseos: 1) Fomentar la amistad, el entendimiento mutuo y la cooperación entre los países que acepten la fe budista; 2). Ayudar a los budistas a mantener su fe y a practicar entre ellos; 3). Difundir la educación budista basada en el aprendizaje literarios Pariyatti; 4). Lograr un mundo pacífico y próspero para la humanidad desde la perspectiva budista; y 5). Difundir internacionalmente las enseñanzas del Buddha en su forma original, la Sociedad de Difusión Ledi Dīpanī ha concedido permisos para la impresión de dichos tratados (expresados en la última página de este libro) a MOTHER AYEYARWADDY PUBLISHING HOUSE.

Sociedad de Difusión Ledi Dīpanī 



La Gran Oración siempre fue utilizada por Mahathera Ledi Sayādaw, autor de más de 100 Dīpanīs en línea con el Dhamma del Buddha, para enriquecer a las personas de este mundo

Tena bhagavatā jānatā passatā arahatā sammāsambuddhena desitāni paññattāni tini pilakāni, katamāni tini?
Vinaya pilakam suttanta pilak-anh abhidhamma pilakanti.
Imāni tini pilakāni-
1. Adi kalyāṇāni.
2. Majjhc kalyāṇāni,
3. Pariyosāna kalyāṇāni.
4. Satthāni.
5. Sabyañja nāni.
6. Kevalaparipuṇṇāni.
7. Parisuddhāni.
8. Sikkhattayasaṅgahitassa brahmacariyassa pakāsakāni.
9. Atthagambhirāni.
10. Dhammagambhīrāni,
11. Desanāgambhīrāni.
12. Palivedhagambhīrāni.
13. Sīlakkhandhabhājanāni.
14. Samādhikkhandhabhājanāni.
15. Paññakkhandhabhājanāni.
16. Vimuttikkhandha bhājanāni,
17. Vimuttiñāṇadassanakkhandha bhājanāni,
18. Abbhiññāsanivattanikāni,
19. Parinnasamvattanikāni,
20. Sambodha saṃvattanikāni,
21. Virāga saṃvattanikāni,
22. Nirodha saṃvattanikāni,
23. Nibbāna saṃvattanikāni,



Namo tesaṃ tiṇṇaṃ paṭikānani ādikalyānānaṃ
majjhekalyāṇānaṃ pariyāsānakalyānānaṃ satthānaṃ
sabyañjanānaṃ kevala paripuṇṇānaṃ parisuddhānaṃ 
sikkhattaya saṅgahitassa brahmacariyassa pakāsakānaṃ
atthagambhīrānaṃ dhammagambhīrānaṃ desanāgambhirānaṃ 
paṭivedha gambhirānaṃ sīlakkhandhabhājanānaṃ 
samādhikkhandha bhājanānaṃ paññakkhandha bhājanānaṃ 
vimuttikkhandha bhājanānaṃ vimuttiñāṇadassanakkhandha 
bhājanānaṃ abhiññāsamvattanikānaṃ pariññāsamvattanikānaṃ 
sambodhasaṃ vattanikānaṃ virāgasaṃvattanikānaṃ nirodhasaṃ
vattanikānaṃ nibbāna saṃvattanikānaṃ.
Dutiyampi namo tesani tinnaṃ pilakānaṃ ādikalyānānaṃ ...p. ..ibbānasaṃvattanikānaṃ. 
Tatiyampi namo tesaṃ tiṇṇampiṭakānaṃ ādikalyānanaṃ ...p...nibbānasaṃvattanikānaṃ.

Éstos también podrían denominarse los 23 atributos de los tres Piṭakas.


La Gran Oración sobre 
el Dhamma Cetiya del Tipiṭaka
Hasta la quinta Luna menguante de Wagaung. Año 1367 de la Era Myanmar, o año 2549 de la Era Budista (24-8-2005). El Día del Dhamma, con 84,000 artículos, el Mahāthera hubo apreciado, enseñado y difundido el dhammacetī constituido por los Tres Piṭakas, los Cinco Nikāyas. Nueve partes y 84.000 artículos de Dhamma, como el Pāḷi Canónico. Además de Aṭṭhakathās y Tikās.
Canon Pāḷi 
	Tipiṭaka 

	 
	 
	 
	 
	 

	Vinaya Piṭaka 
	 
	 
	Khuddaka Nikāya 
	 

	1 .-
	Parajikakanda pāḷi 
	381
	 
	18 .-
	Patisambhidāmagga pāḷi
	419

	2 .-
	Pacittiya pāḷi 
	470
	 
	19 .-
	Khuddaka pāḷi
	 

	3 .-
	Mahávagga pāḷi 
	511
	 
	 
	Dhammapada pāḷi
	 

	4 .-
	Cúlavagga pāḷi 
	508
	 
	 
	Udāna pāḷi
	 

	5 .-
	Parivāra pāḷi 
	390
	 
	 
	Suttanipāta pāḷi
	455

	 
	 
	2,260
	 
	20 .-
	Vimānavatthu pāḷi
	 

	 
	 
	 
	 
	 
	Petavatthu pāḷi
	 

	Sutta Piṭaka 
	 
	 
	 
	Theragāthā pāḷi
	 

	Dīgha Nikaya
	 
	 
	 
	Therigāthā pāḷi
	435

	6 .-
	Silakkhamdavagga pāḷi 
	236
	 
	21 .-
	Apādāna pāḷi (Vol.  I)
	445

	7 .-
	Mahāvagga pāḷi
	283
	 
	22 .-
	Apādāna pāḷi (Vol. II)
	 

	8 .-
	Páthika vagga pāḷi
	260
	 
	 
	Buddhavarñsa pāḷi
	 

	 
	 
	 779
	 
	 
	Cariyāpitaka pāḷi
	420

	 
	 
	 
	 
	23 .-
	Mahāniddesa pāḷi
	410

	Majhima Nikāya
	 
	 
	24 .-
	Cülaniddesa pāḷi
	307

	9 .-
	Mülapannása pāḷi
	415
	 
	25 .-
	Jataka pāḷi (Vol. I)
	400

	10 .-
	Majjhimapannasa pāḷi
	439
	 
	26 .-
	Jataka pāḷi (Vol.II)
	378

	11 .-
	Uparipannasa pāḷi
	352
	 
	27 .-
	Netti pāḷi
	 

	 
	 
	1,206
	 
	 
	Peṭakopadesa pāḷi
	341

	 
	 
	 
	 
	28 .-
	Milindapañhā pāḷi
	408

	Samyutta Nikāya
	 
	 
	 
	 
	4,418

	12 .-
	Samyutta pāḷi (Vol. I)
	472
	 
	 
	 
	 

	13 .-
	Samyutta pāḷi (Vol. II)
	567
	 
	Abhidhamma Piṭaka 
	 

	14 .-
	Samyutta pāḷi (Vol. III)
	415
	 
	29 .-
	Dhanunasañgani pāḷi
	298

	 
	 
	1,464
	 
	30 .-
	Vibhañga pāḷi
	453

	 
	 
	 
	 
	31 .-
	Dhàtukathā Puggala paññatti
	185

	Añguttara Nikāya
	 
	 
	32 .-
	Kathāvatthu pali
	454

	15 .-
	Añguttara Nikāya (Vol. I)
	580
	 
	33 .-
	Yamaka pāḷi (vol.  I)
	265

	16 .-
	Añguttara Nikāya (Vol. II)
	513
	 
	34 .-
	Yamaka pāḷi (vol. II)
	316

	17 .-
	Añguttara Nikāya (Vol. III)
	558
	 
	35 .-
	Yamaka pāḷi (vol.III)
	330

	 
	 
	 1,651
	 
	36 .-
	Paṭṭhāna pāḷi (Vol.  I)
	464

	 
	 
	 
	 
	37 .-
	Paṭṭhāna pāḷi (Vol. II)
	493

	 
	 
	 
	 
	38 .-
	Paṭṭhāna pāḷi (Vol.III)
	605

	 
	 
	 
	 
	39 .-
	Paṭṭhāna pāḷi (Vol. IV)
	636

	 
	 
	 
	 
	40 .-
	Paṭṭhāna pāḷi (Vol.  V)
	488

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	4,987




	Aṭṭhakathās (Commentaries)
	 
	 
	 
	 
	 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 

	Vinaya Aṭṭhakathā
	 
	 
	 
	 
	 

	1 .-
	Parajikakanda Aṭṭhakathā (vol. I)
	346
	 
	Khuddakanikāya Aṭṭhakathā
	 

	2 .-
	Parajikakanda Aṭṭhakathā (vol.II)
	312
	 
	23 .-
	Palisambhidā magga Aṭṭhakathā (vol.  I)
	345

	3 .-
	Pācityādi allhakatha
	437
	 
	24 .-
	Palisambhidā magga Aṭṭhakathā (vol. II)
	323

	4 .-
	Cülavaggddi
	265
	 
	25 .-
	Khuddakapālha Aṭṭhakathā
	216

	5 .-
	Vinayasañgaha
	468
	 
	26 .-
	Dhammapada (Vol.  I)
	447

	6 .-
	Kañkhüvitarani
	375
	 
	27 .-
	Dhammapada (Vol. II)
	456

	 
	 
	2,185
	 
	28 .-
	Udāna allhakathā 
	392

	 
	 
	 
	 
	29 .-
	Itivuttaka
	355

	Sutta Aṭṭhakathā
	 
	 
	30 .-
	Suttanipáta Aṭṭhakathā (vol.  I)
	314

	Dīgha Nikāya
	 
	 
	31 .-
	Suttanipáta Aṭṭhakathā (vol. II)
	324

	7 .-
	Silakkhandhavagga Aṭṭhakathā
	338
	 
	32 .-
	Vimana Aṭṭhakathā
	335

	8 .-
	Mahāvagga Aṭṭhakathā
	403
	 
	33 .-
	Petavatthu Aṭṭhakathā
	270

	9 .-
	Pāthikava Aṭṭhakathā
	251
	 
	34 .-
	Theragāthā Aṭṭhakathā (Vol.  I)
	485

	 
	 
	992
	 
	35 .-
	Theragāthā Aṭṭhakathā (Vol. II)
	546

	 
	 
	 
	 
	36 .-
	Therīgāthā Aṭṭhakathā 
	305

	Majjhima Nikāya
	 
	 
	37 .-
	Apadāna Aṭṭhakathā (Vol.  I)
	352

	10 .-
	Mülapannāsa Aṭṭhakathā (Vol. I)
	398
	 
	38 .-
	Apadāna Aṭṭhakathā (Vol. II)
	303

	11 .-
	Mülapannāsa Aṭṭhakathā (Vol.II)
	320
	 
	39 .-
	Buddhavamsa Aṭṭhakathā
	354

	12 .-
	Majjhimapanllāsa Aṭṭhakathā 
	309
	 
	40 .-
	Cariyāpiṭaka Aṭṭhakathā
	328

	13 .-
	Uparipannāsa Aṭṭhakathā 
	254
	 
	41 .-
	Mahāniddesa Aṭṭhakathā
	419

	 
	 
	1,281
	 
	42 .-
	Cülaniddesa Aṭṭhakathā
	139

	 
	 
	 
	 
	 
	Netti Aṭṭhakathā 
	276

	Samyutta Nikāya
	 
	 
	43 .-
	Jātaka Aṭṭhakathā (Vol.  I)
	538

	14 .-
	Samyutta Aṭṭhakathā (Vol.  I)
	325
	 
	44 .-
	Jātaka Aṭṭhakathā (Vol. II)
	408

	15 .-
	Samyutta Aṭṭhakathā (Vol. II)
	324
	 
	45 .-
	Jātaka Aṭṭhakathā (Vol.III)
	517

	16 .-
	Samyutta Aṭṭhakathā (Vol.III)
	341
	 
	46 .-
	Jātaka Aṭṭhakathā (Vol. IV)
	504

	 
	 
	990
	 
	47 .-
	Jātaka Aṭṭhakathā (Vol.  V)
	553

	 
	 
	 
	 
	48 .-
	Jātaka Aṭṭhakathā (Vol. VI)
	332

	Aṅguttara Nikāya
	 
	 
	49 .-
	Jātaka Aṭṭhakathā (Vol.VII)
	387

	17 .-
	Aṅguttara Aṭṭhakathā (Vol.  I)
	416
	 
	 
	 
	 

	18 .-
	Aṅguttara Aṭṭhakathā (Vol. II)
	397
	 
	50 .-
	Visuddhimagga Aṭṭhakathā (Vol.  I)
	370

	19 .-
	Aṅguttara Aṭṭhakathā (Vol.III)
	357
	 
	51 .-
	Visuddhimagga Aṭṭhakathā (Vol. II)
	356

	 
	 
	1,170
	 
	 
	 
	11,329

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 

	Abhidhamma Aṭṭhakathā 
	 
	 
	 
	 
	 

	20 .-
	Althasülini Aṭṭhakathā
	454
	 
	 
	 
	 

	21 .-
	Sammohavinodaní Aṭṭhakathā
	508
	 
	 
	 
	 

	22 .-
	Pañcakarana Aṭṭhakathā
	499
	 
	 
	 
	 

	 
	 
	1,461
	 
	 
	 
	 






	Ṭīkās (Subcommentaries)
	 
	 
	 
	 
	 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 

	Vinaya Ṭīkā
	 
	 
	Samyutta Nikāya Ṭīkā
	 

	1 .-
	Vajirabuddhi Ṭīkā
	585
	 
	16 .-
	Samyutta Ṭīkā (Vol.  I)
	345

	2 .-
	Sāratthadīpanī Ṭīkā (Vol.  I)
	460
	 
	17 .-
	Samyutta Ṭīkā (Vol. II)
	551

	3 .-
	Sāratthadīpanī Ṭīkā (Vol. II)
	448
	 
	 
	 
	896

	4 .-
	Sāratthadīpanī Ṭīkā (Vol.III)
	496
	 
	 
	 
	 

	5 .-
	Vimativinodīpanī Ṭīkā (Vol.  I)
	362
	 
	Aṅguttara Nikāya Ṭīkā
	 

	6 .-
	Vimativinodīpanī Ṭīkā (Vol. II)
	332
	 
	18 .-
	Aṅguttara Ṭīkā (Vol.  I)
	288

	7 .-
	Kañkhāvitaranipurāna Ṭīkā
	 
	 
	19 .-
	Aṅguttara Ṭīkā (Vol. II)
	396

	 
	Kañkhāvitaraniabhinava Ṭīkā
	489
	 
	20 .-
	Aṅguttara Ṭīkā (Vol.III)
	371

	 
	 
	3,782
	
	 
	 
	1,055

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 

	Sutta Ṭīkā
	 
	 
	Abhidhamma Ṭīkā 
	 

	Dīgha Nikāya Ṭīkā
	 
	 
	21 .-
	Dhammasañgani mūlatikā
	203

	8 .-
	Silakkhandhavagga Ṭīkā
	405
	 
	 
	Dhammasañgani anutikā
	220

	9 .-
	Silakkhandhavagga abhinava Ṭīkā (Vol. I)
	437
	 
	22 .-
	Vibhaṅga mūlatikā
	235

	10 .-
	Silakkhandhavagga abhinava Ṭīkā (Vol. I)
	500
	 
	 
	Vibhaṅga anutikā
	229

	
	
	
	
	
	
	

	11 .-
	Mahāvagga Ṭīkā
	358
	 
	23 .-
	Pañcakarana mūlatikā
	248

	12 .-
	Pāthikavagga Ṭīkā
	292
	 
	 
	Pañcakarana anutikā
	323

	 
	 
	1,992
	 
	 
	 
	1,458

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 

	Majjhima Nikāya Ṭīkā
	 
	 
	 
	 
	 

	13 .-
	Mülapannāsa Ṭīkā (Vol. I)
	394
	 
	 
	 
	 

	14 .-
	Mülapannāsa Ṭīkā (Vol.II)
	324
	 
	Otros Ṭīkās 
	 

	15 .-
	Majjhima Uparipannasa Ṭīkā
	442
	 
	24 .-
	Visuddhimagga Ṭīkā (Vol.  I)
	461

	 
	 
	1,160
	 
	25 .-
	Visuddhimagga Ṭīkā (Vol. II)
	535

	 
	 
	 
	 
	26 .-
	Netti Ṭīkā
	 

	 
	 
	 
	 
	 
	Netti Vibhani Ṭīkā
	356

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	1,352

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 






La Gran Oración sobre Tipiṭaka Dhamma Cetiya
Currículo regular de los estudios de los Piṭakas Pāḷi canónicos, comentarios y subcomentarios

	Piṭaka 
 
	Canon Pāḷi
	Aṭṭhakathā
	Ṭīkā

	
	No. Libro
	No. Págs.
	No. Libro
	No. Págs.
	No. Libro
	No. Págs.

	Vinaya
	5
	2,260
	4
	1,360
	6
	2,673

	Suttanta
	3
	779
	3
	992
	5
	1,992

	Abhidhamma
	12
	4,987
	3
	1,461
	3
	1,458

	Total
	20
	8,026
	10
	3,813
	14
	6,123



El Pitaka Trifold, con sus cinco colecciones, suele llamarse Dhamma Ceti
Este Aún nos guía por el camino correcto, en nombre del Buda largamente fallecido.
Había insinuado a su querido hermano Ānanda que él solo estaba cerca de entrar en parinibbāna, pero que su Dhamma de 8400 artículos  permanecería para guiar a la humanidad. El Dhamma del Buda, que comprende Suttanta, Vinaya y Abhidhamma, ha permanecido desde entonces como el Maestro tras haber ido a la otra orilla del nibbāna.

Ejemplo Khandha-y-Dhammacetiya 
El benefactor Mahathera Ledi Sayadaw expuso el Paṭiccasamuppāda Dīpanī (p.24) así:
Quien venere a la Dhammacetiya de entre las cuatro Cetiyas-Dhātucctiya, Dhammacetiya, Paribhogacetiya y Uddissakacetiya es probable que venere las placas de oro o las laminas inscritas con el Canon Pāḷi, es decir, Paticcasamuppāda Desanā, etc., de acuerdo a las escrituras.




Quien se encuentre constantemente consciente de las virtudes del Dhamma, como un santuario o templo, digno de veneración por hombres y Devas, según el Visuddhimagga aṭṭhakathā.
Los 84.000 artículos de Dhamma son los representantes del Buddha, según sus Enseñanzas.
En consideración a todo esto, cualquiera, hombre o mujer, que aprenda de memoria el Canon Pāḷi como el Paticcasamuppāda Desanā, de forma larga o corta y los observe, será como un Dhamma Ceti; y como tal será digno de veneración por hombres y Devas.

Dhammacetiya-piṭaka a ser preservados en todos los niveles
Igualmente difundido en el plano Deva como en el plano humano, el propio Buddha construyó ese llamado ceti en 45 años, constituido por 84,000 artículos. Así se  construyó el Dhammacetiya. Continuó existiendo durante 450 años, mediante la memorización por parte de discípulos bhikkhus.
P. ¿Por cuánto tiempo duró la leche materna (del Dhamma)?
R. Duró por 450 años.

Escritos en Hojas de Palma
Tras un lapso de 450 años, la escritura en hojas de palma pareció beneficiar a la posteridad. Para ser exactos, las Enseñanzas del Buddha fueron inscritas por primera vez en hojas de palma en el Cuarto Concilio Budista (Saṅgāyanā) celebrado en Ceilán.
En el Quinto Concilio Budista (Año 2400 de la Era Budista) lo retablos de piedra se convirtieron en los agentes de transcripción de las Enseñanzas del Buddha. Así que los manuscritos en hojas de palma, con transcripciones de Dhamma, duraron por unos 1950 años.



Transcripción en Piedra 
En la era budista, en los recintos de la pagoda Mahalokamarazein Kuthodaw, se dieron un total de 729 transcripciones en piedra, comprendidas por: el Suttanta (410 retablos), los 5 textos del Vinaya (111 retablos) y el Abhidhamma (208 retablos).
También en los recintos de la pagoda Sandamuni, en las instalaciones reales de Nanmyay Bontha, se instalaron un total de 1,774 inscripciones de los Vinaya Aṭṭhakathās y Ṭikās, es decir, 1,772 retablos de piedra y dos retablos de hierro transcritos junto con sus correspondientes registros históricos.
Normalmente, cada transcripción en piedra se alojaba en un pequeño santuario y en conjunto es conocido ahora como el libro más grande del mundo, esencialmente un  patrimonio del sāsana además del histórico.

Fin de las Escrituras en Hojas de Palma
Según las crónicas, la época hacia el final del Periodo Konbaung, es decir, durante el reinado del Rey Mindon, fue la más próspera para la literatura Piṭaka y del Sāsanā.
Entonces, la nación de Myanmar contaba con más de 690,000 monjes, y Mandalay albergaba a unos 80 Mahatheras titulados y venerados por el Rey. Además, en 179 centros de aprendizaje bíblico se podían ver a más de 60,000 estudiantes bhikkhus bajo la tutela de 3,000 monjes maestros.
No obstante, el desastre asestó un duro golpe al Sāsana en 1885, cuando el propio Rey Theebaw fue retenido como prisionero por los británicos.
En su secretaría real, los británicos saquearon todos los cofres tradicionales en busca de tesoros, con el resultado de que los escritos en hojas de palma y los libros plegables parabaik quedaran arruinados o destruidos. Algunos se quemaron en el



montículos de basura efectuado por los trabajadores sanitarios de origen indio. Sabiendo esto, el comisionado de Taunggwin, en la undécima Luna Menguante de Tazaungmon envió una solicitud por escrito para preservar los manuscritos tradicionales, a través del escriba real U Mye, al coronel Saledin. El coronel anunció entonces su orden de que nadie pudiese quemar los manuscritos tradicionales, ni destruirlos o apoderarse de ellos.
Más tarde, la secretaría de Rangún se convirtió en el depósito de esos manuscritos tradicionales, sumando en total más de 40 carruajes cargados.
Así sucedió la pérdida de nuestra herencia del sāsana y la desaparición de la escritura en hojas de palma. No obstante, la quema de las transcripciones en hojas de palma hizo que saliera a la luz las virtudes de las inscripciones en piedra dhammacetiya, las cuales habían sido producidas con esmero.

Ledi Bhaddanta Jāgarābhivanisa
(Dvipiṭakadhara Dvipiṭakakovida; Aggamahāpaṇḍita)
Ovādācariya de Ledi Vipassanā Propagation Hqrs, de International Theravada Buddhist Missionary University; Vicepresidente (2) del Departamento Administrativo (Central) del Sāsana Pariyatti Universities; Presidente del Ledi Kammaṭṭhānācariya Committee; Secretario Adjunto de (1) State Saṅgha Mahā Nayaka Committee; y Presidente Sayadaw de Kalaywa Tawya Sarthintaik Monastic Education Centre.


Prólogo 
(a la Edición en Español)
La presente es, además de una traducción del inglés, una adaptación al español del título original Pāḷi, Nibbāna Dīpanī, uno de los manuales escrito muy lúcidamente, como siempre, por el Venerable Ledi Sayādaw, traducido al inglés por U San Lwin & U Chit Tin. Ledi Sayādaw, además de haber sido un prolífico erudito del pariyatti, fue el maestro de meditación Vipassana, de paṭipatti, de Saya Thetgyi, quien tuviese como discípulo directo de meditación a nada menos que a nuestro virtual maestro, Sayagyi U Ba Khin, maestro a su vez de nuestro otro virtual maestro, S. N. Goenka. Quien ha osado efectuar una versión y adaptación en español de este extraordinario texto es un meditador laico de la técnica de meditación Vipassana bajo la tradición de los mencionados maestros, ingeniero civil de carrera y de nacionalidad peruana. Ésta correspondería también a una adaptación ya que correspondería a una traducción de otra traducción, motivo que habrá incorporado mayores inexactitudes con respecto a algunos términos técnicos o interpretaciones. Se invoca a adoptar su lectura sólo bajo un carácter bibliográfico referencial, tal como el autor sinceramente piensa debería considerarse todo texto de Dhamma del website en cuestión. 
El objetivo de la adaptación de este impresionante texto ha sido el mismo que ha inspirado la creación del website que lo publica, www.dhammaplayer.org: servir de inspiración para que otros meditadores continúen su práctica, a través de la lectura y, además, para invitarlos a participar en la corrección, edición y depuración de la versión en español de este Manual Sobre el Nibbāna. 
Vale la pena la acotación sobre el uso de fuentes cursivas en la presente versión. La primera es la vinculada a todo término original Pāḷi como podría ser, por ejemplo, sīla, samādhi y paññā. Otra alternativa ha sido utilizada para referirse a términos técnicos específicos y compuestos, traducidos del inglés al español y que posean su “equivalente” en el idioma Pāḷi como, por ejemplo, visión correcta para el famoso sammā diṭṭhi; Monarca Universal para cakkavatti, sabiduría revelativa o introspectiva para la sabiduría proveniente de la experiencia meditativa de la purificación mental vipassana bhāvanā, es decir, para paññā (y así distinguirla de la sabiduría ordinaria de la lectura o el intelecto), etc. La intención consiste, en primer lugar, no pasar por alto términos técnicos que no formen parte directa de la semántica ordinaria de una oración; en segundo lugar, para simplificar la lectura y la contextualización adecuada de un texto tan particular como los del Venerable Autor. También se ha hecho lo mismo con cualquier término que haya utilizado el maestro para contextualizar significados especiales como si fuera parte del uso del lenguaje ordinario como, por ejemplo, noble sendero, fruición, Comentario (del Tipiṭaka), etc., cuando hagan referencia, en realidad, a un particular contexto de describir un término técnico bajo el contexto especial de Dhamma sin una referencia directa al uso Pāḷi (condicionado por la limitación e ignorancia al respecto del presente editor). Se ha dado especial atención al respecto cuando hayan sido transcritos términos que hayan aludido explícitamente a términos emblemáticos en Pāḷi como, por ejemplo, udayabbaya, el cual se suele utilizar como surgimiento y desaparición, como surgido, como cesación, interrupción, interrumpido, etc., alusión bajo el especial contexto de uno de los principales rasgos del fenómeno mente-materia, impermanencia o anicca y para nada a uso común.
En este Dīpanī en particular, sin certeza si corresponde a una iniciativa del Venerable Sayādaw o de los Venerables Traductores, se ha encontrado otra forma innovadora de hacer referencia a términos técnicos Pāḷi, y consiste en que cada término en cuestión en español (en esta oportunidad) vaya acompañado de su correspondiente terminología Pāḷi, pero separada por un guion como, por ejemplo: concepto–paññatti, incondicionado–asaṅkhata, etc., en estos casos no se ha redundado en el uso de cursivas para el término en español por ir acompañado de su análogo en el propio idioma del Buddha. 
La otra alternativa para el uso de la fuente cursiva, principalmente con mayúsculas, ha sido utilizada para hacer referencia a cualquier referencia bibliográfica, completa o abreviada, que se utilice a través de citas o notas de pie de página, etc., el objetivo consiste también en facilitar la identificación de una abreviación específica que se refiera precisamente a un fuente bibliográfica, ahorrándole al lector el esfuerzo de discriminarla bajo otras alternativas que puedan considerarse de mayor relevancia. A los sufijos de pluralización utilizados en el español (“s”, “es”), aplicados a términos Pāḷi como, por ejemplo, Buddhas, pāramīs, etc., se les ha desactivado la fuente cursiva para visibilizar la distinción sutil entre el término original Pāḷi y el recurso de pluralizarla tan comúnmente en español como Buddha(s), pāramī(s) o Buddhas, pāramīs, ello simplificaría la lectura sin corromper su versión original en Pāḷi.
Vale la pena también hacer énfasis en la necesidad que ha surgido de hacer referencia a la numeración e itemización de diversas clasificaciones por medio de la simbología numérica utilizada en las materias de la aritmética y las matemáticas (por ejemplo, en vez de leerse doce factores… se leerá 12 factores…, em vez de seis bases sensoriales…se encontrará que se ha transcrito 6 bases sensoriales) y no de manera textual, tal como suele recomendarse para la construcción de redacciones y por la comunidad académica de lengua. Esto se ha debido a la existencia de una gran cantidad de clasificaciones y cuantificaciones en la exposición de diversos temas, esto ameritará, en muchas ocasiones, hacer cuentas, algo de sumas, restas y hasta multiplicaciones por parte de cualquier lector curioso, es así cómo esta excepción e indulgencia se la ha permitido al editor en español (por ser él mismo ingeniero) de forma tal de facilitar el registro mental de los diversos factores mentales que se exponen en el presente texto en calidad de clasificaciones o magnitudes. El texto viene acompañado de un Glosario de Términos Pāḷi que se espera enriquecer en próxima ediciones.
En este manual también se encuentran considerables textos originales en Pāḷi, asunto que habría dificultado considerablemente procurar la fidelidad de las motivaciones originales del Venerable Ledi Sayādaw, quien redactaba sus ensayos tanto en Birmano como en Pāḷi. El editor no posee ni sólidos ni intermedios conocimientos sobre este idioma, el cual ha mantenido las Enseñanzas del Buddha en su forma original. Se exhorta, nuevamente, a la indulgencia del lector si es que encontrase imprecisiones al respecto en las secciones de traducción palabra-por-palabra u otros, aunque afortunadamente se cuente con una traducción adaptable a la gramática y semántica de los tiempos presentes. 
A pesar que los prólogos a las traducciones al español del website dhammaplayer conformen, en buena parte, un estándar utilizado en considerables publicaciones similares, se espera sinceramente que los lectores del presente libro disfruten, tanto como el editor, de su lectura y se inspiren a profundizar sus conocimientos mediante la práctica meditativa inspirada a través de este valioso texto, cuyas dificultades se sobrellevarán a través de la propia purificación mental; como solía evocar la idea de Goenkaji: una vez que madure la purificación mental cada palabra cobrará su verdadero peso y correcto significado. 
¡Qué todos los seres experimentemos la felicidad y bienestar de la purificación mental expuesta por todos los Buddhas del pasado a través de este infinito, extenso y sin comienzo conocido saṃsāra, el cual nos ha facilitado demasiado sufrimiento durante demasiadas e incontables vidas. ¡Qué nuestro pariyatti evoque el esfuerzo correcto para el desarrollo de nuestro paṭipatti y que éste nos permita consumar el paṭivedha!
Dr. Huamán
La Molina | 16/02/2026 | 08:49:46 p. m 
Lima-Perú.



Nota:
Como muestra de aprecio y agradecimiento al trabajo de todos los involucrados en la construcción de este hermoso libro se ha mantenido al máximo las páginas preliminares introductorias de la edición original de Mother Ayeyarwady Publishing House, así como todos los pormenores que aluden a la composición del Tipiṭaka, Aṭṭakhattas y Ṭīkas, etc.
















[bookmark: _Toc222169087]Índice

Índice	i
Nibbāna Dīpanī	1
Manual sobre el Nibbāna	1
Saṅkhepa kaṇda	2
Vitthārakanda	35
Cuan feliz es el Nibbāna	74
El Sentido de Noble Felicidad	80
Nānāgantha nāṇāvāda visodhanakanda	93
La Persona Existente en el Nibbāna	107
Fin                    .	150
Nibbāna Visajanā	151
Carta de U Shwe Zan Aung,  Funcionario de Subdivisión	151
Respuesta a la Pregunta  sobre el Nibbāna	154
Ledi Nibbān	173
Los Tres Tipos de Nibbāna	173
Exposición de los 3 Tipos de Nibbāna	187
Exposición sobre las Tres Características de la Existencia: Anicca, Dukkha y Anattā	213





Reconocimiento
Hace varios años me di cuenta de que entre los muchos manuales sin traducir de Ledi Sayādaw había uno llamado El Nibbāna Dīpanī. Tras algunas peticiones, Kaba Aye U Chit Tin aceptó el trabajo con gusto.
El Nibbāna (Nirvana) no es un asunto fácil de entender. Los Textos Históricos de las Culturas del Sudeste Asiático, al entenderlo, solicitaron la traducción de dos manuscritos sobre este tema. El Nibbāna Dīpanī de Ledi Sayādaw fue el primero en ser patrocinado. Desafortunadamente, ha tardado más tiempo prepararlo. Mis disculpas no sólo a U Chit Tin, que ha traducido cuidadosamente esta obra, sino también a quienes les dije que tendrían la oportunidad de revisarla en los años 90. Para aquellos que deseen comprender los valores prácticos al respecto y cómo implicarlos en la vida cotidiana, Ledi Sayādaw representará un valioso recurso. U Chit Tin debería ser muy agradecido por ofrecer esta traducción al inglés. Algunos han dicho que las obras de Ledi Sayādaw sobre el Nibbāna están entre los mejores Comentarios conocidos en el mundo para quienes se hayan sentido confundidos por las dudas y sus diversas definiciones. Éste manual no podría pasarse por alto si uno estuviese dispuesto a aprender algo sobre religión en las regiones de Asia y el Sudeste Asiático. Inclusive, entre quienes no estén interesados en estas ideas, debería ser útil para todos ellos como un libro de referencia. 
¡Qué todos los seres sean felices y encuentren bienestar!
JAMES PATRICKS STEWART ROSS
Historical Texts of South–East Asian Cultures
Yangon
2004/2547

2

[bookmark: _Toc222169088]Nibbāna Dīpanī 
[bookmark: _Toc222169089]Manual sobre el Nibbāna
Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa

Petición y Promesa
El sexto día de crecimiento lunar de Tawthalin, año 1261 de la E. Birmana, Mg Kyaw San, el inspector de Bassein, llegó a mí y me solicitó que escribiera el Nibbāna Dīpanī, un Manual sobre el Nibbāna.
Durante el sexto día de decrecimiento lunar de dicho mes, Maung Lugale,  funcionario de Hacienda; Mg. Htwe, funcionario del municipio de Monywa; y Mg Kyaw, Abogado de Grado Superior de Monywa, hicieron otra solicitud por escrito al respecto.
El décimo segundo día de decrecimiento lunar del mismo mes, también las personas mencionadas de Monywa y Mg. Shwe, funcionario de la subdivisión de Bután; Mg. Pe, funcionario de la subdivisión Panchitaik Pale y el funcionario del Municipio de Salingyi hicieron inclusive otra solicitud por escrito.
En cumplimiento a sus deseos, mientras residía con mis bhikkhus aprendices en el monasterio Dhammikārāma–taik Dhammanan, construido por el Director del Distrito del Pueblo Ledi, cerca de Monywa, yo (Ledi Tawyakyaung Sayādaw) escribiré el Nibbāna Dīpanī, exponiendo así el yuti sabhāva al respecto, es decir, las inferencias respectivas de los Textos Pāḷi, Comentarios y Subcomentarios.
Este Manual contiene 3 Capítulos:
1. 	Saṅkhepa kaṇda,
2. 	Vitthāra kaṇda, y
3. 	Nānāgantha nānāvāda visodhana kaṇda.

De estos 3 capítulos:
1. 	Con respecto al Saṅkhepa kaṇda, el significado del Abhidhammattha Saṅgaha se explicará brevemente en birmano, sin hacer referencias a los Textos Pāḷi.

2. 	Con respecto al Vitthāra kaṇda, sólo se explicará los Textos Pāḷi originales con su respectivo significado.
3. 	En el tercer capítulo, se explicarán diversas opiniones sobre libros y maestros de la época posterior.


[bookmark: _Toc222169090]Saṅkhepa kaṇda
Significado de los 3 términos en el Abhidhammattha–saṅgaha:
1. 	Lokuttarasaṅkhātaṃ 	= a lo que se denomine supramundano.
2. 	Catumaggañānia sacchikātabbaṃ 	= que pueda apreciarse cara a cara mediante los 4 conocimientos del sendero.
3. 	Maggaphalānaṃ ālambanabhūtaṃ 	= aquello que se considere como un objeto fiable del sendero y su fruición.

Se le denomina Nibbāna porque ha emergido del territorio de los 3 tipos de pasión (vāna–taṇhā).
1. Por el término 'lokuttara saṅkhātaṃ', el nibbāna no es un concepto (paññatti), es una realidad última (paramattha). 
Lokuttaraṃ = supramundano; el dhamma que trasciende el mundo. Dado que los conceptos (paññatti) sólo existirían con respecto a términos prescritos por las personas, no podrían trascender más allá de este mundo. Por lo tanto, debemos entender que lo supramundano (lokuttara) no se referirá a un concepto (paññatti), sino a una realidad última. Cómo correspondería a una realidad última quedará claro más adelante. 
[Éste es el significado del primer término].
2. 'Catumaggañāṇena sacchikātabbaṃ' — el nibbāna no correspondería a un asunto de seres mundanos e ignorantes (bālaputhujjano), a seres que se encuentren lejos del conocimiento del sendero (magga–ñāṇa); éste correspondería sólo a un asunto de quienes ya hayan consumado el conocimiento del sendero (magga–ñāṇa).
¿Cómo no es que no correspondería a un asunto de seres mundanos e ignorantes? Decir cosas como 'el Sol, la Luna y las estrellas sí existen o no existen' no es un asunto de seres ciegos e ignorantes. Aunque los ciegos no puedan apreciarlos, no se debería creer que el Sol, la Luna y las estrellas no existan.
Aunque los ciegos digan:
'Así es la forma del Sol, tal es la forma de la Luna;
tal es el color de la luz solar
Así es el color de la luz de la Luna'

Esto resultaría simplemente irrisorio. De manera similar, un ser mundano que no posea ningún conocimiento sobre los agregados constituyentes de la existencia, de los órganos sensoriales y sus objetos sensoriales, de los elementos y la originación dependiente (khandhā, āyatana, dhātu y paticca–samuppāda) corresponderá a un ser mundano e ignorante. El nibbāna no es un asunto de seres mundanos e ignorantes.
[Extender esto como en el ejemplo anterior.]
[Es así — cómo el nibbāna no correspondería a un asunto de seres mundanos e ignorantes. Esto se puede exponer como el significado del término "Catumaggañāṇena”].
'Sacchikātabbaṃ' significaría que sí existe un nibbāna para seres buenos y mundanos mediante la inferencia (anumāna).
Sólo después de haberlo conocido mediante una inferencia previa, se podrá hacer un esfuerzo para apreciar o comprender cara a cara el dhamma. Si alguien hubiese hecho algún esfuerzo al respecto, observará o comprenderá cara a cara el dhamma. Por lo tanto, dado que los seres nobles (ariyās) ya han apreciado o comprendido cara a cara el dhamma, lo habrían conocido por inferencia antes de convertirse en seres nobles. Si no lo hubiesen sabido por inferencia previamente, ¿por qué harían un esfuerzo por consumar el dhamma? Si no hubiesen hecho un esfuerzo previo, no hubiesen podido apreciar ni comprender cara a cara el dhamma. Dado que ya han podido apreciar o comprender cara a cara el dhamma, es seguro que ya lo habrían conocido por inferencia antes de convertirse en seres nobles.
[Éste ha sido el significado del segundo término].
3. “Maggaphalānaṃ mālambana bhūtaṃ” significa que el nibbāna no corresponde sólo a  una realidad última, sino que también que éste posee un poder incomparable.
Los senderos y sus fruiciones (magga, phala) podrán cumplir, respectivamente, sus funciones debido a que ya habrían adquirido el poderoso objeto del nibbāna y porque dependerían de él.
Ejemplo: Había una vez un jefe en una aldea y, en otra aldea determinada, otro jefe pero de unos ladrones. Este ladrón principal, junto con sus bandidos compañeros, asaltó a los aldeanos a la fuerza y los destruyeron. Entonces, el jefe de la aldea tuvo que vivir con miedo incluso por su vida. Una vez que acudió ante el Rey, fue nombrado alcalde. Posteriormente, éste aniquiló al jefe de los ladrones junto con todos sus bandidos compañeros. 


La aldea sería como el cuerpo físico de un ser. El jefe de la aldea sería como el conocimiento concomitante (paññā–cetasika). El ladrón principal sería como la ignorancia (avijjā–moha); los ladrones, como las 1,500 contaminaciones. El Rey sería como el asaṅkhata–mahā–nibbāna. El jefe de la aldea que aún no hubiese acudido ante el Rey sería como el conocimiento concomitante (paññā–cetasika) presente en un ser mundano. Al llegar ante el Rey, éste lo sirvió y jefe de la aldea se convirtió en alcalde; esto sería como el conocimiento supramundano (lokuttara–magga–ñāṇa). Matar al ladrón principal junto con todos sus compañeros sería como la disipación de la ignorancia (avijā) junto con todas sus contaminaciones (kilesas) mediante el conocimiento del sendero (magga–ñāṇa).
[Éste sería el significado del tercer término].

Saupādisesa, anupādisesa nibbāna
En el pasaje del Abhidhammattha Saṅgaha:
“Tadeva sabhāvato ekavidhampi kāranapariyāyena saupādisesa–nibbāna – dhātu ca anupādisesa–nibbāna cāti duvidhaṃ hoti”.

El nibbāna puede ser de una forma según su naturaleza intrínseca de paz (santi–lakkhaṇā). No obstante, podrá ser según la forma (en que se experimente), de 2 formas: (i). el elemento nibbāna con un sustrato residual (saupādisesa) y (ii). el elemento nibbāna sin ningún sustrato residual (anupādisesa).
En el pasaje ‘el nibbāna puede de una forma según su naturaleza intrínseca de paz (santi–lakkhaṇā)’, la cesación de los deseos y de los agregados constituyentes de la existencia (khandhā), para y por siempre, corresponderá a este carácter de paz (santi–lakkhaṇā) y también se le podrá denominar como una naturaleza intrínseca de paz (santi–sabhāva).
Aquí, 'sin ningún sustrato residual' se referirá a la ilusión identitaria (sakkāya–diṭṭhi) la cual cesaría con el sendero del entrante a la corriente (sotāpanna) y la cual cesaría para siempre. No existiría más ilusión sobre uno mismo que surgiese en su continuum mental en adelante. [Así también, cesaría para siempre la duda escéptica (vicikicchā). Ya no surgiría más dudas escépticas en su continuum mental en adelante].



Así, a la cesación de cierto dhamma para y por siempre, que no surgiría más, se le denomina cesación sin sustrato residual.
La cesación aquí no significará la cesación correspondiente a la disolución, muerte o impermanencia (bhaṅga, maraṇa o anicca); significará la disipación del surgimiento (uppādajāti). Diferénciese la cesación correspondiente a la disolución, muerte o impermanencia de la cesación del nibbāna. Cesación y paz corresponderán al un mismo significado. ¿A este elemento asaṅkhata, al noble, al único santi–lakkhaṇā–mahā–nibbāna, se le denomina (i). saupādisesa o (ii). anupādisesa (asaṅkhata); a la naturaleza intrínseca de paz (santilakkhaā) del mahā–nibbāna se le denomina saupādisesa?
Respuesta: [Ejemplo] En este mundo podrían aparecer mil quinientos forúnculos en el cuerpo de alguien. Al aplicarles una  vez la medicina vijāmaya–dhātu, una cuarta parte de ellos podrían ser erradicada, curada y aliviada. Además, al aplicarla por segunda vez, se curaría y se aliviaría, de la misma manera, cierta cantidad adicional de forúnculos. Al aplicarla por tercera vez, se curaría y aliviaría cierta cantidad de forúnculos adicionales y de la misma manera. Al aplicarla por cuarta vez, todos los forúnculos restantes se curarían y aliviarían, sin dejar cicatrices; el enfermo parecería entonces como si recién hubiese nacido de su madre.
En este ejemplo: Como cada forúnculo poseería una forma individual como para definirla como forúnculo, aquél sería otro forúnculo, etc., entonces, más otros forúnculos, ascenderían a mil quinientos forúnculos.
No obstante, la cura, el alivio, de estos furúnculos no poseería una forma particular de decir que ésta sea una cura, un alivio, que ésta sea otra cura, otro alivio. Por lo tanto, sólo los forúnculos que sí posean efectivamente una forma se podrían contar en uno, dos, tres hasta mil quinientos forúnculos.
La cura, el alivio, por otro lado, de estos mil quinientos forúnculos, los cuales no poseerían ni forma, ni serían contables, corresponderían a una y a la misma cosa.
Pregunta	: Como los forúnculos poseen forma y existen en cantidades muchos, existirían muchas curas, muchos alivios, ¿no es así?
Respuesta	: No, no es así. Como los forúnculos poseen motas susceptibles de ser contadas en uno, dos, tres, etc., y muchas más, ¿la cura o alivio poseería alguna mota? ¿Podría mostrarse la mota de cada cura, de cada alivio, por 

más que mucho se cuente? La mota de cada forúnculo no posee una mota de cura ni de alivio. Los términos 'el forúnculo y su cura o alivio' se utilizan conjuntamente sólo a través del idioma; no obstante, en el sentido estricto de la palabra serían completamente opuestos entre sí.
Como estos dos términos se utilizan en combinación, pueden confundirse. Siempre que haya un furúnculo, no se habrá dado ni una cura ni un alivio. Una vez que llegue la cura, el alivio, dicho forúnculo no podrá existir. En su sentido natural, son polos opuestos y difíciles de observar.
El forúnculo correspondería al dhamma 'sanimitta'. Esto significaría un dhamma que posea forma, signo de mota.
La cura, el alivio, correspondería a un dhamma 'animitta'. Esto significaría un dhamma que no poseería ni forma, ni signo ni mota.
Por lo tanto, debemos señalar que, aunque existan muchos furúnculos, la cura, el alivio, será sólo una realidad.
La cura, el alivio, de los forúnculos en el cuerpo no es sólo una y la misma cosa; la cura, alivio, de los forúnculos en el cuerpo presente y de los forúnculos que aparezcan en el futuro serán también una y la misma cosa. La cura, el alivio, de los forúnculos que ya hayan aparecido en existencias sucesivas del pasado, de los forúnculos que aparezcan y el de los forúnculos que vayan a aparecer en el futuro corresponderán también a una y a la misma realidad. La cura, el alivio, de los forúnculos de un hombre no es sólo lo mismo; la cura, el alivio, de los forúnculos de cien personas, mil, diez mil, ciento mil, un crore, un asaṅkhyeyya de seres corresponderán también a una y a la misma realidad.
Las formas de los hombres y las de los forúnculos corresponderían a "sanimitta–dhamma". [Esto significaría que poseerían formas, signos y apariencias susceptibles de contarse en uno, dos, tres, cuatro, etc.]
Por otro lado, la cesación correspondería a un "animitta–dhamma". [Esto significaría que esta realidad no posee ni forma, ni signo ni apariencia y que puedan ser susceptibles de contarse en dos, tres, cuatro, etc.]
En este mundo, existe realmente un gran remedio denominado cura, alivio para forúnculos. Quienes sufran de forúnculos y lo padezcan suelen refugiarse en este gran alivio resultante de tomar las correspondiente medicinas de manera de obtener una 

sanación al respecto. Cuando llegue el momento de ser curados, se alcanzará ese gran alivio, esto se curará, se aliviará. Por lo tanto, debemos señalar que existe un gran refugio, un gran remedio denominado cura o alivio. No tomar la cura–alivio, al ser de naturaleza sanimitta–dhamma, correspondería a dos, tres… a muchos forúnculos.
Así como muchos son los tipos de hombres afligidos por forúnculos y tantas, las formas de estos forúnculos, se podrían pensar que muchas podrían ser las curas, los alivios. Las formas de los forúnculos y su cura o alivio son completamente opuestos. No pueden mezclarse; sólo se utilizarán conjuntamente bajo un contexto idiomático.
De la misma manera, diferénciese el peligro del fuego de su extinción, el peligro de la inundación de su extinción, etc. A menos que se pueda diferenciar el forúnculo de su cura o alivio, uno se encontrará lejos de entender el término nibbāna.
[Éste ha sido el ejemplo ofrecido para exponer el saupādisesa nibbāna].
(1). 	Con la consumación del sendero del entrante a la corriente (sotapatti–magga), se producirá al mismo tiempo la cesación de 20 ilusiones identitarias (sakkāya–diṭṭhis), de 62 visiones incorrectas (micchā–ditthi), de 10 antaggāhika–diṭṭhis, de 3 niyata–misshā–diṭṭhis, de 8 y de 16 dudas escépticas (vicikicchā).
(2). 	Con la consumación del sendero del retornante por una vez más (sakadāgāmi–magga), cesará para siempre y al mismo tiempo la pasión y el odio densos (kāmarāga, byāpāda).
(3). 	Con la consumación del sendero del no-retornante (anāgāmi–magga) cesarán para siempre y al mismo tiempo la pasión y el odio sutiles (kāmarāga, byāpāda).
(4). 	Con la consumación del sendero del arahat (arahatta–magga), cesarán para siempre y al mismo tiempo todas las contaminaciones, como: el apego a los rūpa–jhānas y a esferas materiales sutiles (rūpa–rāga); el apego a arūpa–jhānas y a esferas inmateriales (arūpa–rāga), la vanidad (māna) y la ignorancia (avijā).
[Esta corresponde a la cesación de las contaminaciones].

(1). 	Con la consumación del sendero del entrante a la corriente  (sotāpatti–magga), los renacimientos a tavés del lamentable ciclo de existencias (apāya–jāti) cesarán para y por siempre. Tras 7 nacimientos (kāmajāti), los renacimientos futuros en el curso de la existencia feliz también cesarán para siempre.


(2). 	Con la consumación del sendero del retornante por una vez más 
(sakadāgāmi–magga), los renacimientos en el curso de la existencia feliz (kāmajātl), después de 1 renacimiento adicional, cesarán para siempre.
(3). 	Con la consumación del sendero del no-retornante (anāgāmi–magga), todos los renacimientos que habrían de darse, en el curso de la existencia feliz (kāmajāti), cesarán para siempre. 
(4). 	Con la consumación del sendero del arahat (arahattamagga), sólo quedarán los grupos presentes de la existencia; todos los futuros renacimientos en las esferas materiales sutiles e inmateriales (rūpa-jāti, arūpa-jāti) cesarán para siempre.
[Es así, con la consumación de estos 4 senderos, cómo cesarán las impurezas en 4 cesiones y cómo los futuros renacimientos de los agregados constituyentes de la existencia (jāti–khandhā) cesarán a través de estas 4 cesiones].
Compárese, de lo anterior, la cura–alivio de los mil quinientos forúnculos en cuatro grupos con la cesación de las 1,500 contaminaciones a través de 4 cesiones hasta consumar los 4 senderos (magga).
1. 	La cesación de las contaminaciones en la primera cesión,
2. 	La cesación de las contaminaciones en la segunda cesión,
3. 	La cesación de las contaminaciones en la tercera cesión,
4. 	La cesación de las contaminaciones en la cuarta cesión.
5. 	Similarmente, la cesación de renacimientos por venir — de los grupos constituyentes de la existencia en 4 cuatro cesiones —

Todas estas cesaciones corresponden a un solo y a un mismo asaṅkhata–mahā–nibbāna; mientras que las impurezas y los grupos constituyentes de la existencia (khandhā) se cuentan en muchas contaminaciones. Como las contaminaciones y los grupos constituyentes de la existencia corresponden a nimitta–dhammas, los cuales poseen formas y signos, existirán muchos que podrían ser contados en uno, dos, tres, cuatro, cinco, etc., mientras que su cesación correspondería a un solo animitta–dhamma, que no poseería ni forma ni signo, que no podrían ser contados en dos, tres, etc., cesaciones. Las contaminaciones o impurezas y los grupos constituyentes de la existencia serán completamente opuestos a su cesación.
Inclusive, el fuego se podría mezclar con el agua; sin embargo, no existe posibilidad de mezclar las impurezas más los grupos constituyentes de la existencia con su cesación. Si 


aún existiesen impurezas y agregados constituyentes de la existencia, no podría existir su cesación. Si esas impurezas además de dichos agregados constituyentes de la existencia, ambos cesasen, éstos no podrían más existir.
Así como se diferenciaba los forúnculos de su cura, de su alivio; simplemente diferénciese las impurezas además de los agregaados constituyentes de la existencia de su cesación.
Existe la cesación de las impurezas y de los agregados constituyentes de la existencia tan extensamente como el ciclo de renacimientos (anamattagga–saṃsārā), el cual representa en realidad, un gran refugio, abrigo, alivio. Con la consumación del sendero de un entrante a la corriente (sotāpattimagga), en efecto, se producirá la cesación de algunas impurezas y agregados constituyentes de la existencia; la cesación de la visión incorrecta y la duda escéptica (diṭṭhi, vicikicchā), la cesación de los agregados constituyentes de la existencia de los 4 planos inferiores de la desdicha, ciertamente se consumarán. La cesación de esas visiones incorrectas y dudas escépticas, la cesación de los renacimientos en los 4 planos inferiores de la desdicha nunca se modificará; dicha cesación perdurará para y por siempre. Las cesaciones en los siguientes senderos deberían entenderse de la misma manera.
Las impurezas y los agregados constituyentes de la existencia contenidos en la expresión: ‘la cesación de las impurezas y los agregados constituyentes de la existencia nunca surgirán en el futuro’, se refieren a las futuras impurezas y futuros agregados constituyentes de la existencia que nunca más surgirán. No corresponderían más a las impurezas ni a los agregados constituyentes de la existencia que surgirían mediante el aparecimiento o el renacimiento (uppāda–jāti). Como existen 4 cesiones de disipación y cesaciones a través de los 4 senderos, debemos afirmar que existen muchas contaminaciones y muchos agregados constituyentes de la existencia. Como estamos refiriéndonos a impurezas y a agregados constituyentes de la existencia que nunca más aparecerían en el futuro, no se tratarían de impurezas ni de agregados constituyentes de la existencia con formas y signos sobre la realidad. Esto es difícil de observar.
Las expresiones anteriores pretenden exponer claramente el siguiente significado: la cesación (nibbāna) que ya se haya consumado con las 4 consumaciones de los 4 senderos, serán, en efecto, una y la misma cosa. Ese nibbāna y el nibbāna que se consumará tras la cesación del parinibbāna cuti kammajarūpa también corresponderán a una y a una misma cosa.


Saupādisesa… Así, existen 5 cesaciones destacables, incluyendo el khandha–parinibbāna. De estas 5, las 3 primeras cesaciones mantendrán algunas impurezas y algunos agregados constituyentes de la existencia (khandhā). La 4ta cesación no dejaría ningún residuo; no obstante, restaría los agregados constituyentes de la única existencia presente. La 5ta cesación no restaría ni siquiera los agregados constituyentes de la existencia presente. Considerando las primeras 4 cesaciones, manteniéndose residualmente aún las impurezas restantes, manteniéndose aún los agregados constituyentes de la existencia con la persona; a la cesación de las impurezas hasta entonces, a la cesación posterior de los agregados constituyentes de la existencia futura, a este asaṅkhata–mahā–nibbāna, se le denominará saupādises'.
Anupadisesa… Considerando la 5ta cesación, sin dejar ningún agregado constituyente de la existencia con la persona; a la cesación entonces de los agregados constituyentes de la existencia futura, a ese asaṅkhata–mahā–nibbāna, se le denominará anupādisesa.
Ejemplo: cierto hombre se encontraba enterrado en la tierra debido a uno de sus ciclos de kamma–resultante (vaṭṭa–vipāka). Cuando llegó el momento de ser liberarlo de este kamma–resultante, al principio su cuello y toda su cabeza se elevaron desde la tierra hacia la luz del cielo. En la segunda soportunidad, su cintura y la parte superior del cuerpo se elevaron hacia la luz del cielo. En la tercera, sus rodillas y la parte superior del cuerpo se elevaron hacia la luz del cielo. En la cuarta oportunidad, sus tobillos y la parte superior del cuerpo se elevaron hacia la luz del cielo. En la quinta vez, todo su cuerpo, incluidos sus pies, se elevaron hacia la luz del cielo sobre la superficie de la tierra.
Aunque el ejemplo anterior contenga el término luz del cielo cinco veces, dicha luz del cielo fue una y la misma cosa.
Así mismo, la consumación de la cesación de algunas impurezas y de algunos agregados constituyentes de la existencia (khandhā) futura durante el momento del sendero del entrante a la corriente (sotapatti magga) corresponderán, efectivamente, a la consumación del nibbāna desde ese entonces. El entrante a la corriente ya habrá entrado o consumado parcialmente al nibbāna desde entonces.
En el momento del sendero del entrante a la corriente (sotapatti magga), el entrante a la corriente (sotāpanna) ciertamente consumará la cesación de las impurezas y la cesación de los agregados constituyentes de la existencia. De hecho, debería entenderse la cesación de las impurezas y la cesación de los agregados constituyentes de la existencia.


Algunas personas creen; “La cesación de las visiones incorrectas y de la duda escéptica aún no corresponde a ningún nibbāna. La cesación de los renacimientos en los mundos inferiores de la desdicha (apāya–jāti) aún no corresponde a ningún nibbāna. La cesación de los renacimientos futuros y de los futuros agregados constituyentes de la existencia aún no corresponde a ningún nibbāna. Sólo la cesación, la de todas las impurezas y la de todos los agregados constituyentes de la existencia, corresponderá al nibbāna". Esta afirmación es incorrecta.
La cesación de las 2 impurezas, (es decir, de la visión incorrecta y la duda escéptica), y la cesación de los futuros agregados constituyentes de la existencia, perdurarán siempre en él hasta que consuma el mahā–parinibbāna. No existe tal cosa como la desaparición de la cesación, como el resurgimiento de las visiones incorrectas, el resurgimiento de la duda escéptica, y el resurgimiento del miedo de renacer en los planos inferiores de la desdicha. 
Desde el momento del sendero del entrante a la corriente (sotapatti–magga), las impurezas y los agregados constituyentes de la existencia que ya hayan cesado no resurgirán como en sus estados originales; esta cesación existirá para siempre. La cesación y la cesación durante los momentos de los siguientes senderos (superiores), y la cesación durante el momento del khandha–parinibbāna, se encuentra plenamente conectadas, son una y la misma cosa. La cesación de las impurezas y la cesación de los agregados constituyentes de la existencia durante los momentos del sendero y su fruición, durante el ciclo de inescudriñable comienzo de renacimientos, corresponderían también a una y a una misma cosa. Si se dijese que fuesen independientes, inténtese diferenciarlos por sus formas y signos.
Como la cesación de las impurezas y de los agregados constituyentes de la existencia de quienes ya habrían consumado los senderos y fruiciones (magga, phala) durante el sāsanā del Buddha Dipaṅkarā, existiría para siempre bajo la naturaleza de cesación, supongamos que se dijese que la cesación hubiese tenido un punto de partida aunque no hubiese tenido fin y, supongamos que se dijese que la cesación ya hubiese comenzado desde el momento de la cesación de las impurezas y de los agregados constituyentes de la existencia durante el sāsanā del Buddha Dipaṅkarā. Entonces, sólo la consumación de los consumadores tendría un inicio, sin embargo, la cesación (nibbāna) no tendría ningún comienzo. 
¿Cómo sería posible ello? Existía una especie de árbol venenoso en un lugar determinado. Sólo después de la muerte de un árbol, crecía otro. Cada árbol vivía solo cien años. Pasaron innumerables años; los árboles sucesivamente también fueron 



innumerables. Hubo una oportunidad para que los árboles crecieran sucesivamente durante innumerables años futuros. Un hombre, al ver el peligro de este árbol venenoso, para matarlo, clavó una estaca venenosa en el árbol a los cincuenta años. Las flores y frutos que crecerían ese año no aparecieron; el nacimiento de flores y frutos cesó entonces; las flores y los frutos cesaron; las semillas germinantes desaparecieron. Como ya no hubo más floración ni fructificación durante los cincuenta años restantes, el árbol murió y no fructificó durante los cincuenta años restantes nada, el árbol murió y la germinación venenosa desapareció. Los innumerables árboles venenosos que iban a crecer sucesivamente durante incontables años por venir no tuvieron la oportunidad de crecer más. Dejaron de crecer para siempre.
En este ejemplo, la cesación de la floración y fructificación ese año, la cesación de innumerables árboles que crecerían sucesivamente significa que ya no aparecieron nuevas flores, nuevos frutos ni nuevos árboles, sucesivamente. Como nunca más aparecerían, no fueron flores ni frutos ni árboles reales. Sólo se utilizaron estas palabras retóricamente.
Cuando la estaca venenosa se clavó en el árbol venenoso, esas nuevas flores, nuevos frutos y nuevos árboles dejaron de crecer sucesivamente, ya que la esencia nutriente que los iría a generar se drenó. Conceptos (paññatti) como flores, frutos y árboles relacionados con estas flores, frutos y árboles, sucesivamente, ya habrían desaparecido por completo con la cesación de esas flores, frutos y árboles. En cuanto a cesó, desapareció, sería correcto mencionarlo como una conjugación en tiempo pasado.
De la misma manera, si no se hubiese consumado el sendero y su fruición durante el sāsanā del Buddha Dipaṅkarā, las posibles impurezas y los posibles agregados constituyentes de la existencia (khandhā) sucesivos también cesarían por completo y al mismo tiempo con la consumación del sendero. Estos se extinguirían. Conceptos (paññatti) como persona, ser, contaminación, agregados constituyentes de la existencia, etc., también cesarían por completo con la cesación de estas contaminaciones y agregados constituyentes de la existencia.



En cuanto a la cesación, una vez ocurrida, sería correcto considerarla sólo como un fenómeno pasado. Esas impurezas y agregados constituyentes de la existencia corresponden a un tipo de elemento, mientras que la cesación de no volver a surgir, a otro. Como con el elemento fuego, donde la combustión y el elemento de su cesación son directamente opuestos, el elemento de las impurezas más el elemento de los agregados constituyentes de la existencia, y el elemento cesación por medio del no volver a surgir, el elemento paz, son polos opuestos. Éstos no podrían mezclarse entre sí; sus estados no pueden superponerse. No existirá ningún elemento paz, cesación, simultáneamente a un estado de impurezas y a un estado de los agregados constituyentes de la existencia. No existiría ningún elemento de impurezas ni de agregados constituyentes de la existencia en el estado de paz, cesación. El concepto (paññatti) relacionado con las impurezas y con los agregados constituyentes de la existencia tampoco se orienta hacia el elemento paz, cesación.
Durante el ciclo sin inicio de renacimientos, durante la época de cada Buddha, 24 asaṅkhyeyyas, 60 crores y 100,000 personas fueron liberadas. En cada fracción 24 asaṅkhyeyyas 60 crores y 100,000 personas consumaron el mahā–parinibbāna. Éstos fueron liberados y fallecieron junto con sus denominados conceptos (paññatti) de los 3 planos: el sensual, el material sutil e inmaterial (kāma, rūpa, arūpa). En el ciclo sin inicio de renacimientos (anamatagga–saṃsāra), 24 asaṅkhyeyyas, 60 crores y 100,000 personas consumaron el mahā–parinibbāna en fracciones de asaṅkhyeyya. En el ciclo sin comienzo de renacimientos, esta cesación de renacimientos (bhavajāti) de ese número infinito de personas que habrían sido liberadas, el final del elemento condicionado correspondió a un dhamma conocido como incondicionado (asaṅkhata), a un elemento individual último (paramattha mahā–nibbāna dhātu).
Existe un discurso (dhamma–desanā) expuesto por el Buddha según el cual cuando los seres que se encuentran dentro de la gran oscuridad de la ignorancia (avijā moha) y poseen mucha pasión sensual hacia el proceso del devenir existencial (bhava–taṇhā, bhava–rāga) escuchan sobre el estado del dhamma–asaṅkhata, lo consideran tan aterrador como una inminente caída hacia un gran precipicio de 100 athus de profundidad.



Mientras escuchaba la Doctrina del Vacío (Suñata Dhamma Desanā) impartida por un bhikkhu, cierto brahmāṇa, portador de visiones incorrectas en Ceilán, se encontró a punto de caer a un gran precipicio sin que su pie encontrase ningún punto de apoyo, éste se elevo 1 athū de altura (la altura de un hombre con las manos extendidas hacia arriba) y, súbitamente, huyó aterrorizado. Corrió hacia su casa y se cubrió la cara con las dos manos temblorosas. Cuando su hijo, un joven brahmāṇa, le preguntó qué había ocurrido, él relató todo lo ocurrido y dijo que había escapado, por poco, de caer a un vacío apenas se puso a correr.
El estado del incondicionado dhamma (asaṅkhata–dhamma) corresponderá, definitivamente, a un refugio para aquellos que posean poca ignorancia (avijjā–moha), que ya hayan apreciado correctamente los peligros del ciclo de renacimientos (saṃsārā) y de los planos inferiores de la desdicha (apāya), de aquellos que alberguen poca pasión sensorial, sin ansiar por ninguna existencia. El asaṅkhata–dhamma no posee vínculo ni se preocupa por una persona en particular, ni por un ser determinado ni por los agregados constituyentes de la existencia de alguien en particular. Cuando los agregados constituyentes de la existencia de los Buddhas, de los Buddhas Individuales y de los arahats hayan cesado, se dirá que simplemente ya habrían consumado el estado de ese incondicionado dhamma. Siendo un dhamma–animitta, el estado de ese incondicionado dhamma no posee una delimitación previa, ni surgirá ni nacerá (uppāda, jāti) para demarcar su inicio; tampoco posee una delimitación posterior ni desaparición (bhaṅga) que demarque su final. No posee ni signos ni puntos que indiquen dónde exista, ni tampoco existe solitariamente, en alguna de las diez direcciones. No posee ni principio ni final que lo diferencie como una realidad durante la época de tal Buddha y como otra realidad durante la época de aquel otro Buddha: éste corresponderá siempre a un único asaṅkhata–dhamma que existe y existirá para siempre a lo largo del ciclo sin inicio de renacimientos (anamatagga–saṃsāra).
La cesación correspondiente al nibbāna durante la dispensación del Buddha Dipaṅkarā  y la de nuestro Buddha Gotama no corresponden a dos realidades independientes; son una y la misma cosa.
Éste puede ser el punto donde muchas personas podrían confundirse con respecto a muchos nibbānas, respectivamente, ya que hay personas que han consumado individualmente el nibbāna y de ahí la exposición mediante el razonamiento yutti.
[Así ha terminado la exposición sobre saupādisesa–nibbāna y anupādisesa–nibbāna].



Suñata, animitta, nibbāna
	akārabhedena 	= según sus cualidades,
	tividharh hoti 	= El nibbāna puede ser de tres tipos:
(1). 	suñatañca 	= suññata–nibbāna, libre de todo obstáculo (palibodha),
(2). 	animittañca 	= animitta–nibbāna, carente de forma, de signos, de imágenes o apariencias,
(3). 	appanihitañca 	= appaṇihita–nibbāna, libre de todo tipo de deseo 
  	(Abhidhammattasaṅgaha)

Suññata Nibbāna
A los obstáculos que surjan al experimentar la dicha de la paz (santi–sukha) se les denomina palibodhas. Todo saṅkhata–dhamma, incluido inclusive las fruiciones de la condición arahatta, contiene palibodhas, es decir, obstáculos.
¿Cómo es eso? Cuando (un arahat) desea establecerse en el arahattajavana–citta en él, éste aparecerá sólo al esforzarse durante un periodo adecuado, durante un adecuado lapso de tiempo y por medio de una mente adecuada. Siendo anicca, viparināma–dhamma, este arahattajavana–citta desaparecerá de momento a momento. Cuando quiera conseguirlo nuevamente, tendrá que esforzarse nuevamente durante otro periodo de tiempo, etc. Si quisiese hacer surgir 100 veces este javana–citta al día, tendrá que esforzarse 100 veces más. Aunque estos 100 javana–cittas aparezcan gracias a su esfuerzo, finalmente desaparecerán. El javana–citta no es un dhamma que pueda existir para siempre, tal como uno lo desee.
Por lo tanto, la fruición del estado arahatta correspondería a una especie de dhamma que daría lugar a un tipo de palibodha–dukkha, a la dificultad de un esfuerzo recurrente y previo para que éste aparezca. Por otro lado, este palibodha–dukkha no existirá en lo incondicionado, dentro de un asaṅkhata–dhamma.
El nibbāna, al ser un dhamma que no surge, carecería de todo palibodha–dukkha y también del esfuerzo para hacerlo surgir. El nibbāna, al no corresponder a un dhamma impermanente, no poseería más ningún palibodha–dukkha, ni el problema generado por los esfuerzos recurrentes para también establecerlos.


Los 2 tipos de palibodha–dukkha:
1. 	El palibodha–dukkha, como dificultad para desarrollar los pāramitā–dhammas como la generosidad, la moralidad, etc., durante muchas existencias (renacimientos) para permitir consumar el nibbāna.
2. 	El palibodha–dukkha como dificultad para desarrollar las 7 purificaciones como, por ejemplo, la purificación de la moralidad, la purificación de la mente (sīla–visuddhi, cintā–visuddhi), etc., durante la última existencia (renacimiento).
Los 2 palibodhas mencionados no conforman parte de los problemas del nibbāna. Éstos sólo corresponden a problemas para abandonar impurezas que obstaculicen el sendero en aquél que desee consumar el nibbāna.
Los seres ciegos de una visión nublada tienen que tomarse la molestia de aplicarse algún medicamento, de un palibodha–dukkha, para ver el Sol o la Luna. Ese palibodha no es más que un problema producido por su visión nublada. De la misma manera, debe entenderse el palibodha respecto al nibbāna.
[Esto es lo concerniente al suññata–nibbāna.]
Animita–Nibbāna
Los saṅkhata–dhammas poseen forma, signos, imágenes y apariencias prominentes. Por lo tanto, incluso una sola consciencia arahattaphala–citta que ya haya cesado en el pasado corresponderá a una cosa; la que aparezca momentáneamente en el presente corresponderá a otra; la que aún no haya surgido en el futuro será otra; la que se encuentren en una persona será una cosa; la que se encuentren en esa otra persona será otra; los arahattaphala–cittas, es decir, el mayor, el intermedio, el menor, etc., son numerosos: dos, tres, 1 lakh, millones, asaṅkhyeyyas, infinitos. No hace falta mencionar los saṅkhata–dhammas restantes.
El nibbāna, al un dhamma carente de forma, signo, imagen y apariencia, no puede diferenciarse como 2 realidades independientes así: "Este nibbāna es el antiguo consumado durante el ciclo de renacimientos (samsāra) y este nibbāna es uno nuevo". El nibbāna no puede contarse en uno, dos, tres, etc., nibbānas, según el número de individuos que ya hayan consumado el parinibbāna y sus respectivos agregados de la existencia (khandhas); no existen diferencias geográficas para diferenciarlas, por ejemplo, 



así: "Los nibbānas de aquellos que ya lo han consumado ubicados hacia el Este se encuentran en el Este; los nibbānas de aquellos que ya lo han consumado hacia el Oeste se encuentran en el Oeste, etc.", no existen diferencias entre los nibbānas, es decir: "El nibbāna consumado por los Buddhas es noble y el nibbāna consumado por una esclava es menos noble". Se sabe y se dice correctamente que existe el fin y la cesación del saṃsāra en el universo, la cesación de los renacimientos, la cesación de los agregados de la existencia, que existe un único elemento incondicionado, un asaṅkhata–dhamma.
El estado de este animitta ya se ha explicado en detalle en el capítulo anterior de saupādisesa– nibbāna y anupādisesa–nibbāna.
[Esto corresponde al animitta–nibbāna.]
Appaṇihita–Nibbāna
Los saṅkhata–dhammas, las cosas condicionadas, surgirán sólo bajo expectativas. ¿Cómo es que surgen? La felicidad del ser humano se da en etapas sucesivas, es decir, la inferior, la itermedia, la noble, otra más noble y, finalmente, como la más noble. También lo es la felicidad de Devas y Brahmas. Si un hombre obtuviese la felicidad inferior, desearía aún obtener la intermedia y la noble. Cuando consiga el intermedia, deseará experimentar la felicidad noble. Si consiguiese la noble, deseará obtener una felicidad más noble y, posteriormente, la más noble. Aunque obtenga la felicidad más noble, al ser impermanente (anicca dhamma), a menudo ésta se deteriorará y desaparecerá. Es por eso que tendrá que desear una felicidad nueva y más nueva, una y otra vez.
Entre la gente, anhelarán la riqueza del Rey Cakkavatti; entre Devas, la riqueza del Rey Cātumahārājika, del Rey Sakka del Tāvatimsa, del Rey Suyāma, del Rey Samtusita, del Rey Sunimmita, del Rey Vasavatti; y entre los Brahmās, la riqueza del Rey Brahmā del primer jhāna y como sus poderes serían efectivamente impermanentes, se deteriorarán y cambiarán. Mientras sus buenas acciones lo favorezcan, lo disfrutarían sólo por un tiempo. No obstante, al final de sus acciones morirán y desaparecerán con la disolución de sus cuerpos.
Durante el ciclo de renacimientos (samsāra) sin inicio conocido, un hombre ya se ha convertido en un número infinito de veces en reyes Cakkavatti, y en un número infinito de veces en reyes Sakkas. El estado de haber sido reyes no aparecería ni siquiera en 


sueños durante el presente. Sin embargo, siguen ardiendo con el deseo de convertirse en e un Rey Cakkavatti. La riqueza de reyes de hombres, Devas y Brahmās es similar a la del agua muy salada del océano.
Un hombre podría albergar un gusto por el agua del océano y beberla durante días y noches. Cuanto más beba, más insaciable se hará su sed. Cualquier cantidad de agua que beba sólo desaparecerá de su estómago, instante tras instante. Podría courrir que beba toda el agua de los cuatro océanos, no obstante, éste moriría de una severa sed.
Así mismo, en los 3 planos de kāma, rūpa y arūpa (tebummaka), cuanto más se disfrute de la felicidad, más intensa se hará la sed de la pasión sensual y más ferozmente se deberá sufrir. Mientras se disfrute de ello, tal felicidad desaparecerá. Se morirá mientras uno se queme en su pasión sensual. Podría tratarse de la felicidad de la fruición (arahatta–phala), al ser un dhamma impermanente que desaparecerá mientras se disfrute, aún así un ser conservaría un ardiente deseo de pasión sensual por disfrutar de una felicidad nueva y más nueva.
El deseo sensual, sea cual sea, surgido en estados perjudiciales o saludables (akusala, kusala), corresponderá simplemente al ardor de una sed, de un sufrimiento absoluto.
La felicidad mundana, es decir, la felicidad de seres humanos, Devas y Brāhmas, se parecen a una miel pegajosa o a una melaza. Los seres mundanos (putthujjana), humanos, Devas y Brāhmas son similares a las hormigas que prefieren el sabor dulce. Las hormigas que se encuentren con miel o melaza morirán sumergiéndose en ella.
Así mismo, durante el interminable ciclo de renacimientos (saṃsāra), los seres humanos, Devas y Brāhmas han muerto en vidas sucesivas, sumergiéndose en la riqueza de seres humanos, Devas y Brāhmas. Han fallecido, inclusive, ardiendo bajo la sed de la pasión sensual; todos los deseos sensuales cesarán por completo y para siempre sin que quede ningún sustrato en el momento del mahā–parinibbāna. Al consumar el estado arahatta–magga, el deseo sensual cesará por completo y para siempre.
Desde entonces, el deseo sensual de la felicidad en los tres planos (tebhummaka–sukha) cesará para siempre. Durante el momento del mahā–parinibbāna cuti, el deseo sensual (chanda–papidhi) cesará para siempre. Desde entonces, todos los deseos sensuales cesarán por completo y para siempre. Por ello, a la gran dicha incondicionada (asaṅkhata–mahānibbāna) se le denomina appapihita–nibbāna.
[Esto corresponde al appanihita–nibbāna].

Estos 3 términos, es decir, suññata–nibbāna, animitta–nibbāna y appanihita–nibbāna, de acuerdo con la palabra Pāḷi “ākārabhedena = en calidad", también posee 3 tipos de cualidades:
(1). estar libre de todo problema (palibodha)
(2). estar libre de toda forma, tamaño, imagen y apariencia
(3). estar libre de todo deseo sensual 

Dependiendo de estas 3 cualidades, se dice que el nibbāna sería de 3 tipos. No obstante, estos 3 términos se asignaeían efectivamente a un mismo mahā–nibbāna.
De esas 3 cualidades, algunas personas se dan cuenta de que todos los problemas de hacer diversas cosas en medio de tebhummaka–dhammas corresponden a un mero sufrimiento y, por ello, no les complace estas cosas; la cualidad del nibbāna, de estar libre de todo problema, appaṇihita, les parece noble. ¿Por qué? Porque el nibbāna único y eterno representa una verdadera dicha, al estar libre de todo problema (palibodha).
Aquellos que comprendan la opresión de los diversos tipos de peligros, enemigos, accidentes, vejez, muerte, sufrimiento y se sientan asqueados al respecto, les parecerá muy noble la calidad de animitta–nibbāna. Esos peligros sólo pueden afectar a los  nimitta–dhammas, poseedores de formas, sustancias grandes o pequeñas; (justamente:) el cielo no puede verse afectado por peligros, rayos, fuegos, inundaciones, tormentas, armas, vejez, muerte. De la misma forma, el nibbāna, al ser un animitta–dhamma carente de forma, suspiro, imagen o apariencia, no podrá verse afectado ni siquiera por los peligros de la vejez y la muerte.
Para quienes comprendan el sufrimiento de vivir eternamente bajo la sed ardiente de la pasión sensorial (kāma–taṇhā) y del deseo por buenas existencias (bhava–taṇhā), como sufrientes y se sientan profundamente disgustados al respecto, la cualidad appaṇihita–nibbāna les parecerá muy noble.
Las 2 cualidades mencionadas, suññata y animitta, surgirán en aquellos que posean un gran deseo porque la existencia (bhava–taṇhā) no se convierta en un devenir, ni en una existencia (abhāva) ni en algo inútil (tuccha). La cualidad appaṇihita surgirá en 


quienes posean mucho deseo sensual por el no–devenir, por la no-existencia (abhāva) y la no–inutilidad (tuccha). Quienes no comprendan adecuadamente estas 3 cualidades pensarán que la cesación del surgimiento, que el final completo de la misma, corresponderá al no-devenir, a la no–existencia (abhāva) y a la no-inutilidad (tuccha).
Aquí termina el segundo capítulo sobre la exposición de suññata, animitta y appapihita–nibbāna.
Preguntas sobre el Nibbāna
Si la mencionada cesación del surgimiento de los kilesa–dhammas y khandha–dhammas, de las impurezas y los agregados constituyentes de la existencia, al completo final, se le denomina nibbāna:
1. 	¿Cómo existe el nibbāna en el sentido último?
2. 	¿Cómo es la incomparable y noble felicidad?
3. 	¿Cómo es que se encuentra lleno de cualidades tan infinitas como profundas, difíciles de apreciar, tiernas y delicadas (gambhira, duddasa, sanha, sukhuma), etc.? 
 	[Tres preguntas].

Respuesta a la Primera Pregunda:
Si no existiese la cesación del surgimiento ni de su desaparición, dichas impurezas (kilesas) y dichos agregados constituyentes de la existencia (khandhā) se encontrarían presentes durante el ciclo de renacimientos (saṃsāra) sin comienzo conocido por siempre; entonces, habrían sido inútiles los esfuerzos de desarrollar las perfecciones (pāramīs) por parte de un Buddha, de Buddhas Individuales, de discípulos, etc., con el objeto de producir la cesación de las impurezas y ponerles fin a sus agregados constituyentes de la existencia.
No obstante, no han sido inútiles. Los futuros bodhis que desarrollen sus perfecciones (pāramīs) para consumar sus correspondientes bodhis seguramente consumarán la cesación del surgimiento de las impurezas (kilesas) y de los agregados constituyentes de la existencia (khandhā) y les pondrán fin, completamente. Si la cesación de los surgimientos de los agregados constituyentes de la existencia y de las impurezas, si el final completo de ellos realmente no hubiese existido en ninguna existencia y sólo fuesen un concepto (paññatti), nunca habrían existido Buddhas reales ni arahats reales en este mundo. En realidad, sí existe la cesación de las impurezas y de los agregados constituyentes de la existencia. Por lo tanto, sí han existido Buddhas reales y arahats reales que no poseyeron en ellos ninguna impureza.

Ciertamente, en este mundo surge la aparición de enfermedades; sin duda, también se da su cura y alivio al respecto. Si no existiese tal cura–alivio, no existiría ni cura ni alivio para ninguna enfermedad y los pacientes no se hubiesen recuperado de su enfermedad. 
Pero ello no es así. De hecho, existe una cura y un alivio, también existen pacientes que ya se han recuperado de su enfermedad. Por lo tanto, debe entenderse que en este mundo existe la cura– alivio de las enfermedades. De igual modo, debe entenderse que también existe la cesación de las contaminaciones y de los agregados constituyentes de la existencia.
Si una persona dijese: "no afirmamos que no exista la cesación; afirmamos que ciertamente existe", y si él dijese: "la cesación existe meramente como abhāva–paññatti, como un término conceptual que no puede descubrirse". ¿Puede afirmarse: "Tal tipo de existencia es la única en el sentido último, tal tipo de existencia no es la única en el sentido último y existe en el término bajo un concepo–paññatti"? Debe hacerse la diferenciación entre el concepto–paññatti y el absoluto–paramatta, así como la diferenciación de nimitta–paramattha y animitta–paramattha.
Sólo en el contexto de lo absoluto–paramattha se podrán encontrar los 4 grandes trabajos en el Buddha Sāsanā:
1. El discernimiento (pariññā–kicca)
2. La meditación (bhāvanā–kicca)
3. La disipación (pahāna–kicca)
4. La consumación (sacchikaraṇa–kicca)

Estos 4 grandes trabajos no podrían obtenerse en el contexto de los conceptos–paññatti.
1. Pariñña–kicca significa 2 tipos de discernimiento: (1). discernimiento a través de su característica natural y (2). discernimiento del dhamma mediante sus 3 características: impermanencia, insatisfactoriedad e  inidentitariedad. Si el sentido natural (sabhāvattha) de un dhamma se aferrase  estrechamente al conocimiento, su sentido natural discerniría que el dhamma correspondería, en verdad, a una realidad absoluta–paramattha. Si el sentido natural no se percibiese en ese dhamma, dicho dhamma corresponderá a un concepto–paññatti.



Ejemplo: En la magia, cuando un trozo de tierra se muestra como uno de oro y luego se viese como un trozo de tierra, ello se discerniría en el sentido natural (sabhāvattha); si aún se viese como un trozo de oro, en efecto, no se discerniría nada en lo absoluto. Al tratarse de un trozo de tierra, sólo podría usarse como tierra; no podría usarse como oro. Del mismo modo, cuando el concepto–paññatti, que adopta erróneamente a una persona, un ser, un hombre o una mujer y como tales son examinados profundamente mediante el conocimiento del discernimiento (pariññā–ñāṇa), se discernirá de que no existe más ninguna persona, tampoco ningún ser, ni tampoco un hombre ni una mujer. Si se contemplase con el conocimiento del discernimiento (pariññā–ñāṇa) sobre el cuerpo de dicha persona, ser, hombre o mujer, que existiese la sensación de la dureza, la sensación de la cohesión, la sensación del calor y frío, dicha sensación de dureza, cohesión, etc., se haría más prominente a medida que el conocimiento del discernimiento (pariññā–ñāṇa) se haciese cada vez más profundo. Cuanto más prominente sea la sensación de dureza, cohesión, etc., mejor se percibirá que no existe ningún ser, ni un hombre ni una mujer.
[Esta es la diferenciación entre la realidad última–paramattha y el concepto–paññatti 
en la trabajo del discernimiento (pariññā kicca)]
2. Bhāvanā-kicca significa desarrollar el dhamma para desarrollar, sucesivamente, fuerza, agudeza y progreso. Si se desarrollase la concentración mental unidireccional, etapa a etapa, se avanzará hasta desarrollar los seis conocimientos superiores (abhiññās). Si se desarrollase el conocimiento (paññā) para desarrollar fuerza, paso a paso, se avanzará hacia el sendero arahatta.
¿Cómo puede desarrollarse sucesivamente el concepto–paññatti, que no se perciba con el conocimiento del discernimiento (pariññā–ñāṇa), para desarrollar fuerza y poder? El concepto–paññatti no puede desarrollarse; es igual que el propio concepto–paññatti de cielo que no puede pulirse, ni afilarse ni volverse poderoso.
[Ésta es la diferenciación entre la realidad última–paramatta y el 
concepto–paññatti en el trabajo de la meditación (bhāvanā–kicca)) 
3. Pahāna–kicca significa disipación de males. Cuanto más surja codicia, odio e ilusión (lobha, dosa, moha) en el continuum mental de un ser, éste será arrojado con más intensidadd al infierno (apāya). Si la codicia, el odio y la ilusión se disipasen por



un momento (tadanga), se obtendría la felicidad de hombres y Devas. Si se disipasen por más tiempo (vikkhambhana), se obtendrá la felicidad de los rūpa y arūpa–Brahmās. Si se disipasen para siempre, si fuesen completamente disipados (samuccheda), se consumaría la felicidad del sendero supramundano, su correspondiente fruición y nibbāna .
En el concepto–paññatti que no pueda obtenerse mediante el conocimiento del discernimiento (pariñā–ñāṇa) no existirá tal cosa como caer a los 4 mundos inferiores debido a mucho desarrollo de cierto concepto–paññatti; no existirá ni la obtención de los planos Devas ni el nibbāna debido a que se disipe cierto concepto–pañtti. Como el concepto–pañtti que se considera como una persona, un ser, una mujer o un hombre, etc., no sería algo que realmente exista y aunque no se disipe, no podría conducir hacia los 4 mundos inferiores (apāya). Aunque se disipe el concepto–pañtti de un hombre y se piense en el concepto–pañtti de un Deva o Brahmā, nadie llegaría a convertirse en un Deva o Brahmā.
[Ésta es la diferencia entre la realidad última–paramattha y 
el concepto–paññatti en el trabajo de la disipación (pahāna–kicca)].
4. Sacchikarana–kicca significa experimentar una realidad tanto mediante el cuerpo como mediante la sabiduría revelativa.
Kāyena amataṃ dhātuṃ phusitvā nirupadhiṃ. 
[Itivuttaka Pāḷi]
	phusitvā	= habiendo sido experimentado
	kāyena	= con el cuerpo
	amataṃdhātuṃ	= El elemento nibbāna
	nirūpadhiṃ	= que está libre de los 4 upadhis

Habiendo sido experimentado con el cuerpo el elemento nibbāna que está libre de los cuatro upadhis.
[Majhimapaṇṇāsa Caṅki Sutta]
Pahitatto samāno kāyena ceva paramaṃ 
saccaṃ sacchikaroti, pannāya ca taṃ pativijha passati.
	pahitatto samāno	= cuando uno abandona el cuerpo y la mente
	sacchikaroti	= uno tendrá que encontrarse con
	paramaṃ saccaṃ	= la verdad más noble de la cesación
	

	kāyena ceva	= con el cuerpo de los 5 agregados constituyentes de la existencia (khandhā–pañcaka) o también con el cuerpo mental
	pativijha passati	= uno tiene que penetrar y observar
	taṃ	= la verdad de la cesación
	palnnāyaca	= también el sendero, la fruición y la retrospección.

Cuando uno abandone su cuerpo y mente, deberá enfrentarse a la verdad más noble de la cesación, con el cuerpo de 5 agregados constituyentes de la existencia (khandhā–pañcaka) o también con el cuerpo mental; y uno tendrá que penetrar y observar la verdad más noble de la cesación también del sendero, la fruición y la retrospección.
Con referencia al Texto Pāḷi de la consumación, la experiencia (sacchi–karaṇa) debe ser comprendida. ¿Cómo se consuma amarita–nibbāna con el cuerpo? En el caso del fuego ardiente en la cabeza y extinguido, el fuego — el ser quemado en una parte del cuerpo se siente fácilmente también con el cuerpo; la extinción del fuego, al ser prominente en la parte del cuerpo, se sentirá fácilmente también en el propio cuerpo.
En el caso de la perforación de una gran flecha, ésta se sentiría fácilmente también en el cuerpo; la extracción de la gran flecha, la gran punta o la cura de la herida, la cual sería prominente en alguna parte del cuerpo, se sentiría también y fácilmente con el propio cuerpo.
En el caso de la viruela que afecte el cuerpo y de su cura–alivio, la viruela también se sentirá en el cuerpo. La cura– alivio de la viruela se sentiría también en el cuerpo.
En caso de un trastorno gástrico en el estómago y el tórax, la cura–alivio, el trastorno gástrico y su cura también se sentiría fácilmente en el cuerpo.
En caso de un incidente futuro, también si se condenase a un determinado criminal a la pena capital y esta pena de muerte se impusiera al décimo día a partir del día siguiente según decreto del tribunal, el criminal se lamentaría pensando así: "Me colgarán al décimo día". No obstante, si al quinto día, resultase recibir una orden de amnistía, éste criminal se encontraría libre de la pena de muerte 


y se sentiría muy aliviado. La pena de muerte resultaría en un grave peligro que jamás habría caído sobre él. El dolor causado por la pena de muerte y el alivio causado por la orden de amnistía se sentiría también fácilmente en su mente; todo ello correspondería a su experiencia personal.
Todo alivio ante los peligros venideros del dolor ardiente debe entenderse de la misma manera.
[Ésta es la experiencia personal del surgimiento y el
 alivio de los peligros mundanos].
Así mismo, la visión identitaria de la existencia (sakkāya–diṭṭhi) es una gran espina que ha atravesado por siempre el corazón, la duda escéptica (vicikicchā) es también otra gran espina que ha atravesado por siempre el corazón, las 1,500 contaminaciones son 1,500 grandes espinas que han atravesado por siempre el corazón. Éstas corresponden a las mismas semillas del infierno que acompañarán por siempre a los corazones de todos los seres en cualquier existencia; éstos corresponderán a las sartenes infernales, el fuego infernal. Quienes quieran librarse de estas 1,500 impurezas tendrán que practicar los pārami–dhammas durante muchos renacimientos; en su último renacimiento, también deberán practicar purificaciones tales como la purificación de la moralidad, la purificación mental, etc.
Al consumar el sendero del entrante a la corriente (sotāpatti–magga), las 2 grandes púas ardientes de hierro, la vidión identitaria de la existencia y la duda escéptica (sākkāya–diṭṭhi vicikicchā) se extirparán fácilmente del corazón. La visión identitaria de la existencia y la duda escéptica, estas semillas del infierno, estas sartenes infernales desaparecerán entonces del corazón. Más de un crore de acciones incorrectas (duccarita) que podrían hacer renacer a un ser en los cuatro planos inferiores de la existencia desaparecerán por completo. No existirá más ningún infierno: el sufrimiento (apāya–dukkha) en cualquier renacimiento que propicie preocupación, cesará para siempre. Como la extracción de estas dos grandes púas de hierro proviene del corazón, se sentirá o se experimentará con el cuerpo.
A este tipo de experiencia, con el cuerpo, se le denomina "kāya–sacchikaraṇa". En referencia al Texto Pāḷi: "kāyena amataṃ dhātuṃ phusitvā nirūpadhi" ahí se dice que es "experimentado con el cuerpo". Cuando ese ser humano observe por sí mismo que ya ha sido librado de estas 2 grandes púas, se le denominará "experimentado mediante la sabiduría revelativa o introspectiva"
[Experiencia con el cuerpo y la sabiduría revelativa]


En el ejemplo anterior, quien ya ha sido atravesado por una gran flecha y su punta, tal perforación y dolor también se sentirá algunas partes del cuerpo. La extracción de dicha flecha, de la punta, la cura—alivio de la herida, que se sienta con el cuerpo, se experimentará también con el cuerpo. Cuando uno observe "La flecha o la punta que atravesaba mi cuerpo ya ha sido extraída, la herida ya ha sido curada y aliviada", entonces, ello se experimentará con la mente o la cognición.
La desaparición de las semillas del infierno, que siempre hayan acompañado a su corazón, la desaparición de las grandes sartenes infernales, la extinción del fuego del infierno, la cesación de las acciones incorrectas (duccarita–kammas) que podrían arrojar a los seres al infierno, la cesación de los renacimientos que se producirían en los 4 planos inferiores de la existencia, se consumarían conjuntamente con la cesación de sakkāya–diṭṭhi y vicikicchā.
[Compárese esto con los ejemplos anteriores y entiéndase ello a través del discernimiento].
La cesación sucesiva de los 5 agregados de las existencia (cuerpos) que renacerían en el infierno en el futuro se logrará con la consumación del sendero del entrante a la corriente (sotāpatti–magga). Él habitará seguro con el pensamiento: "Los 5 agregados constituyentes de la existencia restantes del infierno ya han cesado en mí; ahora estoy libre de los peligros del infierno", sintiendo éxtasis y gran alegría.
Siendo disuadido por palabras como "ello lo hará renacer en el infierno", éste podría pensar erróneamente que la cesación de los 5 agregados constituyentes de la existencia en el infierno también se podría consumar sólo en el futuro.
En el momento del sendero del entrante a la corriente (sotāpatti–magga), la cesación de esa visión incorrecta y de esa duda escéptica (sakkāya–diṭṭhi, vicikiccā), etc., corresponderá al producto del asaṅkhata–mahā–nibbāna. Debido a que algunas de las impurezas y algunos grupos constituyentes de la existencia aún permanecerían residulamente en el entrante a la corriente, a ese gran asaṅkhata–mahā–nibbāna del entrante a la corriente se le denomina "saupādisesa–nibbāna".
La cesación de esa creencia identitaria en la personalidad y de esa duda escéptica (sakkāya–diṭṭhi, vicikicchā), etc., existirá por y para siempre. Este ser habitará totalmente 



conectado con el anupādisa–nibbāna, éstosdos  serán una y la misma cosa. Así como la extracción de una gran flecha, de una gran espiga y la cura–alivio de la herida se experimentarían con el cuerpo y se le denominaría sacchi–karaṇa, no existiría un solo concepto–paññatti que pueda sentirse en el cuerpo y que pueda denominarse "kāya sacchi karaṇa paññatti."
No existirá ninguna mujer que se convierta en hombre simplemente llamándola 'hombre' mediante el concepto–sammutipaññatti, ninguna que posea la naturaleza de mujer en el sentido último. No existe ningún hombre que se convertiría en mujer llamándole simplemente 'mujer' emdiante el concepto–sammutipaññatti, ningún ser que tenga la naturaleza de hombre en el sentido último. No existirá nadie que se vaya a convertir jamás en un Señor Rico, un Señor Acaudalado, un Señor Feliz, un Señor Banquero, simplemente llamando a algún ser pobre de pocos méritos previos como "Señor Rico, Señor Acaudalado, Señor Feliz, Señor Banquero". Simplemente, nadie podrá sanarse llamando al paciente oprimido por una enfermedad "Señor Sano". Así mismo, no existirá ningún concepto–paññatti que pueda sentirse con el cuerpo y que pueda denominársele "kāya–sacchi–karaṇa–paññatti".
Sin embargo, sí existe "kāya–sacchi–karaṇa" en el amarita–nibbāna. ¿Qué decir al reséctp? En este mundo, existen pacientes que sufren de fiebre alta, siempre ardiente, con una elevada temperatura por todo el cuerpo, incapaces de evitar revolcarse. Cuando se toma una poderosa medicina vijjāmaya, su fiebre se cura–alivia en un instante; esa cura–alivio se experimentará realmente con su cuerpo; entonces, un paciente podría sentirse muy contento y pronunciar sin cesar: "¡Feliz estoy, de verdad! ¡La paz está realmente conmigo!"
1. 	La aparición de un dolor de cabeza en la cabeza y la cura–alivio en la cabeza,
2. 	La aparición de una enfermedad ocular en los ojos,y la cura–alivio en los ojos. 
3. 	La aparición de un dolor de oído en los oídos y la cura–alivio en los oídos.
4. 	La aparición de un dolor de nariz en la nariz y la cura–alivio en la nariz.
5. 	La aparición de un dolor de boca, dolor de muelas, dolor de lengua en la boca, dientes y lengua; la cura–alivio en la boca, dientes y lengua.


6. 	La aparición de una enfermedad en los pulmones y la cura–alivio en los pulmones.
7. 	La aparición de una enfermedad en el hígado y la cura–alivio en el hígado.

Así, la aparición de enfermedades en diversas partes de su cuerpo y la cura–alivio se experimentarán efectivamente con el cuerpo. Un paciente podrá sentirse entonces muy contento y pronunciar, sin parar, palabras como: "¡Estoy realmente feliz! ¡La paz está realmente conmigo!"
[Así es cómo aparecen las enfermedades en el cuerpo y 
cómo la cura–alivio en él se experimentan también con el cuerpo.]
Quienes ardan seriamente debida a la tristeza ocasionada por la muerte de uno de sus amados hijos o por su esposa obtendrían tranquilidad en algún momento al escuchar el dhamma de los sabios; La cura–alivio de la tristeza y la miseria al respecto se experimentaría con la mente–cuerpo.
Todo el ardor de la tristeza debida a la destrucción de cosas deseables y a la pérdida de seres queridos, ademas de todo su alivio en un momento dado, debería entenderse de la misma manera.
El dolor de un criminal que haya sido condenado a muerte y que reciba un pena al tercer día a partir de hoy, con pensamientos como: "Un castigo caerá sobre mi cuerpo; tendré que enfrentarme a mi cuerpo; tendré que morir", el cual aparecería en su continuum mental apenas escuche el decreto del tribunal, toda esta tristeza se sentirá con su mente–cuerpo.
Mientras se encuentre seriamente ardiendo de tristeza, si recibiese una orden de amnistía al segundo día, al ser salvado por alguien, el peligro que se avecinaba debido a su inminente muerte al tercer día, cesaría en su cuerpo físico al proclamarse tal orden de amnistía. No obstante, la tristeza en su corazón cesaría en su mente–cuerpo sólo cuando escuche esta orden de amnistía. La paz mental se sentiría entonces vívidamente en su corazón. Así mismo, en este mundo existen, de hecho, alivios momentáneos, tanto en el cuerpo físico como en el mental, los cuales pueden experimentarse fácilmente con el cuerpo (kāya–sacchi–karaṇa).
¿Cómo no podría existir el kāya–sacchi–karaṇa en el amarita–nibbāna, en la completa cesación de ardientes dhammas, como sakkāya–diṭṭhi, vicikicchā, etc., que han acompañado el continuum mental desde siempre a los seres sintientes durante el 


interminable ciclo de renacimientos? De hecho, sí existe el kāya–sacchi–karaṇa en el amarita–nibbāna. El entrante a la corriente se siente excesivamente feliz durante toda su vida con un pensamiento: "Ahora, sakkāya–diṭṭhi y vicikicchā, que siempre me han acompañado en mi continuum mental han cesado; ya han sido aliviados, han sido destruidos; las malas acciones, los akusalakammapatha–dhammas han cesado, han sido destruidos; los peligros que me aguardaban en los infiernos han sido disipados, han sido destruidos."
¿Por qué no existe un nibbāna en el sentido último que sea experimentado con el cuerpo físico y mental a través de kāyasacchikaraṇa kicca, ñāṇasacchikarana kicca?
[Aquí termina la respuesta a la primera pregunta: "1. Si la cesación del surgimiento de las contaminaciones y los agregados constituyentes de la existencia (kilesa–dhamma, khandha–dhamma), el definitivo truncamiento de ellos, es denominado nibbāna, ¿cómo es que existe el nibbāna en el sentido último?"]
Respuesta a la segunda pregunta.
En la segunda pregunta: "¿Cómo el nibbāna llega a ser una incomparable y noble felicidad?" En este mundo existen 2 tipos de felicidad:–
(1). 	La felicidad del alivio (santi–sukha)
(2). 	La felicidad de la dicha (vedayita–sukha)
Santi–sukkha significa
(1).	la cura–alivio o la disipación de cosas indeseables y su destrucción (anittha–dhamma, vipatti–dhamma que opriman)
(2). 	la cura–alivio o la disipación del dolor; de cosas indeseables y la destrucción que seguramente ellos conllevarían.
(3). 	la cura– alivio o la disipación del dolor, de cosas indeseables y su destrucción con pensamientos como: "¿Será posible encontrar esto? Se podrá acabar con ello, no sería fácil si se consiguiese".
Estos 3 tipos de felicidad no corresponden a una felicidad que se disfrute al sentir la obtención de un objeto concreto. De hecho, se trata de una felicidad correspondiente a un alivio (santi–sukha), libre de lo indeseable y de la victoria proveniente de la destrucción.



En santi–sukha, en este tipo de alivio no sólo se obtiene algo, sino también debe hacerse un esfuerzo para liberarse de los peligros, según su gravedad, pagando algo de oro, plata, dinero y propiedades. 
El alivio obtenido mediante el pago de 2 annas,
El alivio obtenido mediante el pago de 4 annas,
El alivio obtenido mediante el pago de 8 annas y 1 kyat,
El alivio obtenido mediante el pago de 10 kyats,
El alivio obtenido mediante el pago de 20 kyats, 30; 40; 80; 100; 200; 300; 400; 500; 1,000 kyats.
El alivio obtenido mediante el pago de 2000; 3000; 4000; 5000; 10,000 kyats; 1 lakh.
El alivio obtenido mediante el pago de toda propiedad animada e inanimada.
El alivio obtenido abandonando su ciudad y su país.
El alivio obtenido abandonando su vida dentro de los peligros de 4 planos inferiores.

De ahí, al tipo de felicidad que sólo se pueda obtener abandonando su riqueza en mano, según la gravedad de los peligros, se le denomina felicidad del alivio o felicidad aliviante (santi–sukha).
En las historias Jātakas, la esposa del banquero de la ciudad de Sāketa sufrió de un dolor de cabeza durante años y meses, fue apaciguada cediendo 4 lakhs en kyats.
El banquero de Rājagaha, para liberarse de su dolor de cabeza, dijo que ofrecería todos sus objetos animados e inanimados.
Cuando un rey era capturado por cierto rey, este rey obtenía alivio al otorgarle toda su ciudad y riquezas.
Por ello, al alivio de los peligros indeseables y de la destrucción (anittha–bhaya, vipatti–bhaya) sin obtención de nada, en lugar de desprenderse de cosas que se disponga al alcance de la mano, se le denomina la felicidad del alivio (santi–sukha).



Vedayita–Sukha
El gozo de riquezas en humanos, Devas y Brahmās es una especie de vedayita–sukha. Así, esta felicidad puede ser de 2 tipos: como la felicidad del alivio y como la felicidad de la dicha (santi–sukkha, vedayita–sukha).
De estas 2 felicidades, la felicidad del alivio es la más noble. La felicidad de la dicha es inferior.
En la mencionada historia de Jivaka, el banquero, éste disfrutó de la felicidad del alivio de liberarse de su dolor de cabeza, abandonando la felicidad de la dicha de muchos millones en riquezas.
La felicidad del alivio de liberarse del peligro de la vida se había conseguido abandonando la felicidad de la dicha (vedayita–sukha), toda la riqueza de un rey, incluyendo su ciudad, su país, su trono y el palacio.
Para quien arda con los peligros externos e internos y aún no haya disfrutado de la felicidad de alivio, incluso la riqueza de un Rey Cakkavatti no le serviría de nada, no tendría ninguna utilidad. Por lo tanto, debemos entender que la felicidad de alivio (santi–sukha) es mucho más noble que la felicidad de la dicha (vedayita–sukha).
Esa felicidad del alivio será el refugio de quienes se encuentren con estos tipos de sufrimiento (dukkha–dhamma); será el refugio de quienes se encuentren ansiosos por problemas que se enfrentarán en el futuro. Para quienes estén siendo oprimidos por una enfermedad, el dhamma–dhātu será, sin duda, el único refugio. Existe un único dhamma–dhātu, una cura–alivio para la enfermedad que podrá destruir tal enfermedad. Excepto que en ese dhamma no existirá ningún otro dhamma que podrá vencerlo. Para conseguir esa cura-alivio, hay que tomar algo de la medicina. La medicina no es un elemento puro que pueda vencer la enfermedad.
[Por lo tanto, debe entenderse que existen elementos de dhamma, 
que pueden aliviar todos los sufrimientos, cura–alivio, respectivamente].
En el continuum mental de todos los seres existe la creencia identitaria de la personalidad y la duda escéptica (sakkāyaditthi, vicikicchā); para ellos todavía existe la posibilidad de caer en los 8 planos infernales. Aunque uno se encuentre en el plano más elevado (bhavagga), es probable que se caiga en el futuro en el infierno. Así mismo, es


también probable que se caiga en los 128 planos del infierno ussada. Es probable que también se caiga bajo la existencia de cualquier tipo de peta, asurakāya o animal.
De la misma manera, es probable que éstos sufran de todo tipo de enfermedades. Es probable que enfrenten los peligros de armas y municiones, los peligros de los incendios, inundaciones, de tiranos, ladrones, delincuentes y enemigos.
De igual modo, quienes padezcan de la visión identitaria de la personalidad y de la duda escéptica en su continuum mental, a pesar de haber nacido en el plano más elevado (bhavagga), probablemente se conviertan en renacimientos futuros en cazadores, pescadores, etc. Es probable que se conviertan en ladrones, bandidos, matricidas, parricidas, asesinos de arahats; es probable que causen moretones a un Buddha, que provoquen cismas entre la orden de bhikkhus, a pesar de haber nacido en un plano muy elevado.
De la misma manera, es probable que lleguen a ser portadores de las 26 visiones incorrectas (micchā–diṭṭhi), de convertirse en poseedores permanentes de visiones incorrectas (niyata micchā–diṭṭhi), que jamás les permitirían librarse de los infiernos avīci–nirayas, a pesar de que este mundo vaya a perecer. No habría nada que decir sobre las visiones incorrectas de los planos humanos, Devas y Brahmās inferiores.
La felicidad de un ser humano, Deva y Brahmā, que aún albergue innumerables oportunidades de enfrentarse ante los peligros que se avecinen, caer dentro de los mencionados planos infernales correspondería al mismo grupo. Sólo cuando ellos consumen el sendero del entrante a la corriente (sotāpatti–magga) todas esas oportunidades de perecer cesarán y serán liberados de ello.
Por ello, el Buddha dijo en el Dhammapada: "pathabyā ekarajjena, saggassa gamanena vā, sabbalokādhi–paccena, sotāpattiphalaṃ varaṃ".
	sotāpatti phalaṃ varaṃ 	= La consumación sotāpatti es más noble
	ekarajjena vā 	= que la riqueza de un Rey Cakkavatti,
	pathabyā 	= de las Cuatro Grandes Islas, que la riqueza de un Deva que
	saggassa gamanena vā 	= la dicha de llegar a los 6 planos Devas.
	sabbalokādhi paccena vā 	= que la riqueza del Rey de los Brahmas, el líder de todo el universo.
La fruición correspondiente al estado sotāpatti es más noble que la riqueza del Rey Cakkavatti de las 4 grandes islas, que la riqueza de un Deva que se disfruta al alcanzar los 6 planos Devas, que la riqueza del Rey de los Brahmās, líder de todo el universo.

Al consumar el sendero y la fruición del estado sotāpatti, se conseguirá la emancipación completa del mencionado caso pendiente, se obtendrá la felicidad del alivio, santi–sukha, el asaṅkhata–dhātu. Por lo tanto,  la consumación sotāpatti se presenta como más noble que la riqueza de un Rey Cakkavatti, que la de un Rey Deva y que la de un Rey Brahmā. Cabe señalar que este medicamento, la felicidad del alivio (santi–sukha), es elogiado por su excelencia, ya que puede proporcionar cura y alivio a una severa lepra. El leproso Suppabuddha, que ya se había convertido en sotāpanna, fue mucho más noble que el Rey Cakkavatti, que el Rey Deva, que el Rey Brahmā, quienes disfrutan de riquezas mientras aún se encuentren involucrado en casos pendientes.
[Aquí termina la respuesta a la pregunta: Si a la cesación del surgimiento de los kilesa–dhammas, khandha–dhammas, de las impurezas y los grupos constituyentes de la existencia, a su término definitivo se le denomina nibbāna — ¿cómo es que la incomparable y noble dicha, cómo es que ésta es muchas veces más noble que riquezas humanas, Devas y Brahmas?"]
Respuesta a la Tercera Pregunta
Si a la cesación del surgimiento de los kilesa–dhammas, khandha–dhammas, de las impurezas y de los agregados constituyentes de la existencia, al final completo de ella se le denominara nibbāna — ¿Cómo es que el nibbāna estaría colmado de cualidades tan infinitas como profundas, difíciles de apreciar, tiernas y delicadas, etc. (gambhīra duddasa saṇha sukhuma)?
En la tercera pregunta mencionada, si una persona sin cosumar el nibbāna continuase durante todo su ciclo de renacimientos (saṃsāra), deberíamos imaginar cuán grande y extenso sería el dominio del sufrimiento de la existencia durante este ciclo de renacimientos.
Así como la cesación de las grandes y extensas existencias del ciclo de renacimientos (saṃsāra), del ciclo del sufrimiento (vaṭṭa–dukkha), es denominada nibbāna; cuanto mayor y extenso sea el dominio del ciclo de sufrimientos (vaṭṭa–dukkha), más profunda será la calidad del nibbāna.
En el ciclo de sufrimientos, cuyo comienzo es desconocido (anamatagga) tan incalculable como los sufrimientos, infinitos en número, el nibbāna posee la cualidad de una paz infinita, de una nobleza infinita, de una felicidad infinita.



Si podemos imaginar los males del elemento de la ignorancia–ilusión (avijā–moha), apreciaremos que la cesación de este elemento ignorancia–ilusión posee la cualidad de un esplendor infinito. En la respectiva cesación de las 1,500 impurezas, deberemos entender esto de la misma manera.
Es muy difícil y profundo que los seres sintientes lleguen a notar inclusive el surgimiento de sus cuerpos en el ciclo de renacimientos (saṃsāra), cuyo inicio es desconocido. Ellos no podrían percibir cómo se encuentran surgiendo. La cesación de sus cuerpos, el final de ellos, se encontrará muy lejos del entendimiento. Ni siquiera podrían soñar con la realidad de si es que existe un elemento, cesación, final en ellos. Quienes entiendan que existe este elemento, habiendo escuchado el Dhamma de un Buddha, encontrarán muy difícil luchar por consumar ese elemento. Tras desarrollar las perfecciones, los pāramī–dhammas, durante muchas existencias, durante muchos ciclos estelares, podrán entonces consumar dicho elemento.
Aun así, es muy difícil y profundo consumar el conocimiento incluso de los grandes elementos primarios, es decir, del elemento tierra, elemento agua, etc., de los cuales están constituidos sus cuerpos, a través de sus características, función, configuración, proximidad (lakkhaṇa sasa, paccu–paṭṭhāna, padaṭṭāna), mediante la apreciación de su impermanencia, insatisfactoriedad e inidentitariedad (anicca, dukkha y anattā). Después de haber comprendido correctamente que los elementos en sus cuerpos carecen de indentidad, que son no-alma (anattā), podrán finalmente  percibir que el nibbāna es muy profundo, muy difícil de experimentar.
[Aquí termina la Respuesta a la Tercera Pregunta.] 
[Aquí termina  saṅkhepa-kaṇḍa, donde es mencionada las respuestas con respecto al nibbāna según la versión del Abhidhammattha Saṅgaha, planteadas por medio de Tres Preguntas].

[image: Diagram

Description automatically generated]



[bookmark: _Toc222169091]Vitthārakanda
Los 7 tipos de Nibbāna
A continuación se expondrá el 2do Capítulo, el Vitthāra Kaṇḍa. En los Textos–Pāḷi se pueden encontrar los siguientes términos:
nibbutā, parinibbutā,
nibbuto, parinibbuto,
nibbuti, parinibbuti,
nibbāyi, parinibbāyi,
nlbbāti, nibbāyati,
nibbānti, nibbāyanti, etc.,
El significado de ellos (anavattha) corresponde al término denominado paz, nibbāna. Por lo tanto, el nibbāna, el cual debe entenderse bajo esos términos, el nibbāna que se refiere con el término de nibbāna, parinibbāna, todo tipo de nibbāna, será recopilado y mencionado detalladamente en este 2do Capítulo (Vitthāra Kaṇḍa).
En resumen, el nibbāna puede ser de 7 tipos, a saber,
1. micchā–diṭṭhi–nibbāna
2. sammuti–nibbāna
3. tadaṅga–nibbāna
4. vikkhambhana–nibbāna
5. samuccheda–nibbāna
6. palipassaddhi–nibbāna
7. nissarana–nibbāna

de ellos:
1. Micchā–diṭṭhi–nibbāna
Al nibbāna que sea reflexionado y comprendido por los portadores de la visión incorrecta (micchā–diṭṭhi), fuera del Buddha Sāsanā, se le denomina micchā–diṭṭhi–nibbāna. Ese micchā–diṭṭhi–nibbāna proviene de los términos Pāḷis – "panca diṭṭha dhamma nibbāna vāda"; y de los términos provenientes del Mūlapariyāya Sutta, "nibbānaṃ nibbānato saṅjānāti", etc.


En estos dos Textos Pāḷi:
"Idha bhikkhave ekacco samaṇo vā brahmano vā evaṃ vādi 
hoti evaṃ diṭṭhi, yato kho bho ayaṃ attā pañcahi kāmaguṇehi samappito samaṅgibhūto paricāreti, ettāvatā kho bho ayaṃattā paramadiṭṭha 
dhamma nibbānaṃ patto hotiti." etc.,
existen 5 diṭṭhadhamma–nibbānas, respecto a los cuales los poseedores de visiones incorrectas intentan reflexionar e comprender.
Los 5 nibbānas —
1. 	Se daría en un ser humano que disfruta tanto como desee de la pasión sensual humana y de los planos Devas. Su alma (atta) sería denominada como aquella que consumaría el muy noble diṭṭhadhamma–nibbāna; no existiría ningún otro diṭṭhadhamma–nibbāna más noble que ése. 
[primer nibbāna, primera visión incorrecta]
2. 	Se daría en un ser humano que desarrollase el primer jhāna, libre de objetos sensoriales, sensualidades, ya que éste residiría en el primer jhāna; éste desarrollaría la primera absorción del jhāna. Su alma–atta es el que consumaría el diṭṭhadhamma–nibbāna; no existiría otro nibbāna más noble que ése. 
[segundo nibbāna, segunda visión incorrecta]
3. 	Así mismo, el desarrollo único del segundo jhāna correspondería al parama–diṭṭhadhamma–nibbāna. 
[tercer nibbāna, tercera visión incorrecta]
4. 	Sólo el desarrollo del tercer jhāna correspondería al parama–diṭṭhadhamma–nibbāna. 
[cuarto nibbāna, cuarta visión incorrecta]
5. 	Sólo el desarrolló del cuarto jhāna correspondería al parama–ditthadhamma– nibbāna. 
[quinto nibbāna, quinta visión incorrecta]
[Aquí terminan los 5 tipos de micchā–diṭṭhi–nibbāna, los 5 micchāvādas].
Nibbānaṃ nibbānato sañjānāti. nibbānaṃ nibbānato sannatvā 
nibbānaṃ maññati, nibbānato maññati, nibbānasamiṃ maññati,
nibbānaṃ meti maññati, nibbānaṃ abhinandati, taṃ kissa hetu, 
apariññātaṃ tassāti vadāmi. 	[Mulapariyāya Sutta Pāḷi]
En este Texto Pāḷi también se exponen estos 5 tipos de diṭṭhadhamma–nibbānas.
[Éste es el micchā–diṭṭhi–nibbāna diferente del poseedor de visiones incorrectas].



2. Sammuti–nibbāna
En este mundo, la extinción del peligro de los incendios, el fin del peligro de las inundaciones, el fin del peligro de los tiranos, el fin del peligro de los enemigos, la paz libre de los peligros de ladrones y delincuentes, la paz libre del peligro de las guerras, la paz libre de hambrunas, la paz libre de enfermedades,  etc., la cesación de todos los peligros, enemigos, castigos, catástrofes, males; es decir, uppaddavas, todos corresponderán al sammuti–nibbāna.
Este sammuti–nibbāna proviene del Pāḷi, "mano nibbāti tāvade, rogo vūpasammati, antarāyo vūpasammati…", etc.
En los tres versos pronunciados por Kisāgotamī, al apreciar la gloria de Siddhatta, el futuro Buddha, comenzando con "nibbutānūna sā nāri"; el nibbāna entendido por el término nibbutā, también correspondería a sammuti–nibbāna.
La amada esposa de un buen hombre de familia, que sea respetable, guapa, joven, poderosa y erudita; la madre de ese buen hijo; que habiendo sido una mujer feliz habría desarrollado paz mental durante toda su vida, esta paz que vencería los sufrimientos físicos y mentales se referiría al término "nibbutā".
Debido a la muerte de padres, abuelos, hijos y maridos queridos, quienes hayan sufrido acidez estomacal encontrarán alivio inmediato al escuchar el dhamma a través de una determinada persona. Esa paz también correspondería a sammuti–nibbāna.
Ese nibbāna aparece en los Textos Pāḷi así:
"svāhaṃ abbuḷahasallosami,
sītibhūtosami nibbuto.
na socāmi na rodāmi,
tava sutvāna māṇava." etc. 
Aunque ese sammuti–nibbāna posea una única característica de paz, santi–lakkhaṇa, el sufrimiento (dukkha–dhamma) sería de muchos tipos. 
En resumen, dependiente de los 3: 
la cesación de esos 3	3 sammuti–nibbānas
la cesación de las 4  destrucciones upatti	4 sammuti–nibbānas 




la cesación de los 4 mundos inferiores 	4 sammuti–nibbānas 
la paz libre de 5 enemigos 	5 sammuti–nibbānas 
la cesación de 8 	8 sammuti–nibbānas 
la paz libre de 10  castigos daṇḍa	10 sammuti–nibbānas 
la cesación de 16 tipos de catástrofes (upaddavo) 	16 sammuti–nibbānas 
la cesación de los 25 tipos de peligros 	25 sammuti–nibbānas 
la cesación de los 32 tipos de destino 	32 sammuti–nibbānas 
la cura–alivio de los 96 tipos de enfermedades 	94 sammuti–nibbāna s

En detalle...los sammuti–nibbānas serán tantos como el número de universos (cakkavāḷa–nanta) y tan amplios como los infinitos ciclos estelares (kappa–anaṇta), tan numerosos como el número de seres en un universo. Ese sammuti–nibbāna corresponderá al refugio de todos los seres, al refugio a adoptar, al lugar del cual se debiera depender antes de la consumación del asaṅkhata–mahā–nibbāna.
En el 1er Capítulo, se afirmaba que el santi–sukha era mucho más noble que el vedayita–sukha, que la felicidad de la dicha. Todo esto debería mencionarse en alusión a este sammuti–nibbāna. Las dos historias de Jivaka también deberían ilustrarse en alusión a este sammuti–nibbāna. 
La esposa de un banquero de Sāketa tuvo que pagar 4 lakhs de rupias por la cura y alivio de su dolor de cabeza, por este sammuti–nibbāna. Un banquero de Rājagaha, rico en  muchos crores de rupias, dijo que daría toda su riqueza, objetos animados e inanimados, por la cura–alivio de su dolor de cabeza, por este sammuti–nibbāna. Si ese banquero hubiese sido un rey, habría ofrecido toda su riqueza como rey. Si hubiese sido un único monarca, habría dado toda su riqueza como dicho monarca. Si hubiese sido un cakkavatti, un gobernante de los 4 grandes continentes, habría otorgado toda su fortuna de estos 4 grandes continentes. Un dolor de cabeza podría valer tanto como todo este estipendio.
Debemos entender que la cura–alivio de una enfermedad que haya oprimido a alguien durante años y meses, sin ningún alivio ni siquiera durante un parpadeo, que la cura–alivio de una enfermedad mortal, que la paz que venza los graves peligros externos también serían, de la misma manera, valiosas y muy nobles.


Esto existe en el sentido último. No porque sammuti–nibbāna no exista en el sentido último; se afirma que sea sammuti no porque simplemente sea un concepto–paññatti; al compararlo con la completa cesación eterna del gran incondicionamiento (mahā–asaṅkhata–nibbāna), no podría denominársele un tipo nibbāna; pero debido a que la gente lo denomina cesación con los términos de nibbuta, vūpasanta, etc., la denominaremos sammuti–nibbāna. La existencia de este sammuti–nibbāna no es como la de los otros términos últimos que no tienen ni sustancia ni forma; éste existiría bajo la naturaleza de una suerte de paz. 
Si no tuviera una naturaleza última de paz, no se habría experimentado en cuerpo como kaya–sacchikaraṇa. Si no fuera así, los mencionados banqueros no habrían ofrecido tanto dinero para conseguir dicha paz. Aunque hayan pagado por ello, si dicha cesación hubiese sido sólo un concepto–paññatti, ellos no habrían experimentado paz con sus cuerpos, recuperándose de sus correspondientes enfermedades. La cura–alivio de ese dolor de cabeza se experimentó efectivamente en cuerpo. Por lo tanto, debe señalarse que sammuti–nibbāna no es un concepto–paññatti, sólo por utilizarse una denominación; además, éste poseería el mismo tipo de naturaleza que una realidad última.
[Esto es lo correspondiente a sammuti–nibbāna.]
3. Tadaṅga–nibbāna
Al respecto, debido a que existen medicamentos para enfermedades, dicha plantas medicinales podrían curar dichas enfermedades; así también, existen dhammas beneficiosos y dhammas perjudiciales, cada dhamma beneficioso podrá disipar, respectivamente, cada dhamma perjudicial. De ellos, la disipación de un dhamma perjudicial por medio de un dhamma ebeneficioso corresponderá al abandono temporal de tadaṅga–pahāna. Debido a su abandono, a su suspensión temporal, se le denominará tadaṅga–pahāna. Este tadaṅga–pahāna debe entenderse en los Textos Pāḷi siguientes: Mūlapaṇṇāsa, Sallekha Sutta y Majjhima Nikāya.
vihimsakassa purisapuggalassa avihiṃsā hoti parinibbānāya.
1. 	vihiṃsakassa purisapuggalassa 	= En el hombre que solía oprimir a otros física o verbalmente
  	avihiṃsā	= el dhamma beneficioso que no querría oprimir a los demás, ni física ni verbalmente,



  	 parinibbānāya hoti	= aliviará a los oprimidos por ese dhamma perjudicial (akusala)
La persona que esté siendo oprimida por el abrasador vihiṃsā, por un dhamma perjudicial, habiéndose desarrollado avihiṃsā, el dhamma beneficioso y disipador de ese vihiṃsā, destruirá vihiṃsā, éste cesará mientras haya avihiṃsā en dicha persona. Así, a la cesación de vihiṃsā se le denominará tadaṅga–pahāna.
[Debe entenderse similarmente en adelante]
pānātipātissa purisa puggalassa 
pānātipātā veramani hoti parinibbānāya 	[Textos Pāḷi]
2. 	Para aquellos que se encuentren oprimidos por un abrasador dhamma perjudicial, por la costumbre de matar a otros seres, la moralidad de abstenerse de matar corresponderá al alivio de la abrasadora opresión de dicho dhamma perjudicial.

3. 	adinmādāyissa purisapuggalassa	= Para aquel que solía robar la propiedad de los demás,
  	adinnādānā veramaṇi	= la beneficiosa moralidad de abstenerse de robar
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá al alivio ante el poco beneficioso akusala de robar bienes ajenos

4. 	abrahmacārissa purisapuggalassa	= Para aquel hombre que suela ser indulgente en conductas ignobles
  	veramaṇi abrahmacariyā	= la abstención de tales conductas ignobles
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá al alivio a esa conducta ignoble.

5. 	musāvādissa purisapuggalassa 	= Para el hombre que suela mentir
veramaṇi musāvādā	= la beneficiosa (kusala) abstención de mentir
parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de lo perjudicial (akusala) de decir mentiras.

6. 	pisunavācassa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela hacer calumnias
  	pisunāya vācāya veramaṇi	= la sutil abstención de hablar mal de alguien
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de hablar mal a espaldas de alguien.



7. 	pharusavācassa purisapuggalassa 	= Para el hombre que utilice un lenguaje rudo
	pharusāya vācāya veramaṇi	= lo beneficio (kusala) de abstenerse del uso de lenguaje rudo
	parinibbānāya pharusavācā hoti	= corresponderá a la cesación–alivio del perjudicial (akusala) lenguaje rudo.

8. 	samphappatapassa purisapuggalassa	= Para quienes antes gozen de conversaciones frívolas
 	samphappalāpā veramaṇi	= lo beneficioso (kusala) de abstenerse de gozar de conversaciones frívolas
 	 parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio del perjudicial (akusala) gozo de conversaciones frívolas

9. 	abhijhālussa purisapuggalassa	= Para el hombre que posea mucha codicia
  	abhijhālutā	= el estado de habitar libre de codicia
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de la perjudicial (akusala) codicia.

10. 	vyāpannacittassa purisapuggalassa	= Para el hombre que posea mucho mala voluntad
 	avyāpādo	= el estado de estar libre de tal mala voluntad
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de la  perjudicial (akusala) mala voluntad.

11.	 micchāditthissa purisapuggalassa	= Para el hombre, quien sufra de visiones incorrectas
 	sammāditthi	= la visión correcta
 	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de tales visiones incorrectas


12. 	micchāsaṅkappassa purisapuggalassa	= Parar el hombre que solía albergar pensamientos incorrectos
  	sammāsankappo	= los pensamientos correctos
 	parinibbānāya hoti	= corresponderán a la cesación–alivio a los pensamientos incorrectos

13. 	micchāvācassa purisapuggalassa	= Para el hombre que solía tener un lenguaje incorrecto.
 	sammāvācā	= El beneficioso y kusala lenguaje correcto
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio del lenguaje incorrecto.

14. 	micchākammatassa purisapuggalassa	= Para el hombre que solía cometer acciones incorrectas
	sammākāmmanto	= la beneficiosa y kusala acción correcta
	parinibānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a la acción incorrecta,

15. 	micchāājivassa purisapuggalassa	= Para el hombre que solía vivir mediante un sustento incorrecto
	sammāājivo	= el sustento correcto (kusala)
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio del sustento incorrecto.

16. 	micchāvāyamassa purisapuggalassa	= Para el hombre que solía ejercer un esfuerzo incorrecto
	sammāvāyāmo	= el esfuerzo correcto
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio del esfuerzo incorrecto.

17. 	micchāsatissa purisapuggalassa	= Para el hombre que solía mantener una atención incorrecta
	sammāsati	= la atención correcta
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a la atención incorrecta.




18. 	micchāsarñādhissa purisapuggalassa	= Para el hombre que solía mantener una concentración incorrecta
	sammāsamādhi	= la concentración correcta
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a la concentración incorrecta.

19. 	micchāñānissa purisapuggalassa	= Para el hombre que solía mantener un entendimiento incorrecto que solía pensar misteriosamente en el perjudicial akusala 
	sammāñānaṃ	= el entendimiento correcto que piense misteriosamente en un beneficioso kusala
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio del akusala entendimiento incorrecto.

20. 	micchāvimuttissa purisapuggalassa	= Para el hombre que solía caer en visiones incorrectas sobre la emancipación
	sammāvimutti	= la emancipación correcta
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a tales visiones incorrectas.

21. 	thinamiddhepariyutthissa purisapuggalassa	= Para el hombre abrumado por thina–middha, por la pereza y letargo,
	vigatathinamiddhatā	= el estado de habitar libre de pereza y letargo
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de este akusala thina–middha, pereza y letargo.

22. 	uddhatassa purisapuggalassa	= Para el hombre cuya mente se encuentre inquieta y agitada
	anuddhaccaṃ	= el estado de habitar libre de agitación
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala agitación.

23. 	vicikicchassa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela sostener dudas escépticas
 	tinnamvicikicchatā	= el vencimiento de estas dudas escépticas 
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a estas akusalas dudas escépticas.


24. 	Kodhanassa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela habitar en ira.
  	akodho	= el estado de habitar libre de ira
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala ira

25. 	upanāhissa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela mantener enemistad
  	anupanāhitā	= el estado de habitar libre de la enemistad contra los demás
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de esta akusala enemistad.

26. 	makkhissa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela ser ingrato
 	amakkho	= el estado de habitar libre de ingratitud
 	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de habitar con esta akusala ingratitud hacia los demás

27. 	palāsissa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela hablar mal de los demás,
  	apalāso	= el estado de habitar libre de hablar mal de los demás
 	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de este akusala hábito de hablar mal de los demás

28. 	issukissa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela envidiar a los demás
  	anissukitā	= el estado de habitar libre de envidia
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala envidia.

29. 	macharassa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela ser egoísta.
  	amacchariyarh	= el estado de habitar libre del egoísmo
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a este akusala egoísmo

30. 	sathassa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela ser traicionero 
  	asātheyyāṃ 	= el estado de habitar libre de ser traicionero
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala traición.


31. 	māyāvissa purisapuggalassa	= Para el hombre que suela engañar a los demás
 	amāyāvitā	= el estado de habitar libre de engañar a los demás
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de este akusala hábito de engañar.

32. 	Thaddhassa purisapuggalassa	= Para el hombre que sea terco
 	athaddhiyarh	= el estado de habitar libre de la terquedad
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala terquedad.

33. 	Atimānissa purisapuggalassa	= Para el hombre extremadamente presuntuoso
 	anatlmāno	= el estado de habitar libre de presunción extrema
 	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio de esta akusala presunción.

34. 	dubbacassa purisapuggalassa	= Para el hombre que sea difícil de reprender
  	sovacassatā	= el estado de gozar de una fácil reprensión 
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala actitud de ser difícil de reprender.

35. 	pāpamittassa purisapuggalassa	= Para el hombre que posea malos compañeros
  	kalayānamittatā	= el estado de tener buenos amigos
  	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala mala amistad.

36. 	pamattassa purisapuggalassa	= Para el hombre que sea negligente en beneficiosos kusalas
  	appamādo	= el estado de habitar atento ante beneficiosos kusalas 
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala negligencia.





37. 	asaddhassa purisapuggalassa	= Para el hombre que no desarrolle fe ni confianza
	saddhā	= el estado de desarrollar fe y confianza.
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala carencia de fe y confianza.

38. 	ahirikassa	= Para el hombre que no posea vergüenza moral
	purisapuggalassa hiri 	= el estado de desarrollar vergüenza moral ante los perjudiciales akusalas
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio a esta akusala carencia de vergüenza moral.

39. 	anuttappissa purisapuggalassa	= Para el hombre que no desarrolle temor moral ante los peligros de los apāyas y el saṃsāra, ante los cuatro planos inferiores de la existencia y el ciclo de renacimientos.
	ottappaṃ 	= el estado de habitar bajo este temor moral
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio ante esta akusala carencia de temor moral.

40. 	appasutassa puggalassa 	= Para el hombre que posea poco conocimiento
 	bāhussaccaṃ	= el estado de poseer mucho conocimiento sobre los Textos Pāḷi
 	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio ante esta akusala carencia de conocimiento.

41. 	kusitassa purisapuggalassa	= Para el hombre que sea perezoso
	viriyārambho	= el estado de habitar en la diligencia
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio ante esta akusala pereza.

42. 	mutthasatissa purisapuggalassa	= Para el hombre que sea negligente
	upatthitasatitā	= el estado de habitar vigilante
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio ante esta akusala negligencia.


43. 	duppañassa purisapuggalassa	= Para el hombre que sea necio
	pānnāsampadā	= el estado de ser sabio
	parinibbānāya hoti	= corresponderá a la cesación–alivio ante la necedad.

44. 	sanditthiparāmāsi ādānagāhi duppaṭinissaggissa purisapuggalassa
= Para el hombre que suela aferrarse firmemente a sus visiones incorrectas y le resulte muy difícil disipar estas visiones incorrectas
	asanditthiparāmāsi anādānagāhi suppatinissaggitā 
= el estado de no aferrarse firmemente a sus visiones incorrectas y el estado de ser fácil para él disipar sus visiones incorrectas
	parinibbānāya hoti 	= corresponderá a la cesación–alivio ante estas akusalas visiones incorrectas.

[Éstos son los 44 tadaṅga–parinibbānas mencionados en el
Sallekha Sutta; éstos también son sólo upalakkhaṇa]
En este mundo, el surgimiento de akusala–dhammas es numerosamente asaṅkhyeyya. Además, el surgimiento de kusala–dhammas para disipar respectivamente cada akusala–dhamma es también numeroso.
Así como el akusala–dhamma sea disipado, el alivio momentáneo de él, el tadaṅga–parinibbāna, será asaṅkhyeyya numeroso.
Así como el kusala–dhamma sea establecido, el alivio a cada akusala–dhamma, el tadaṅga–nibbāna, será asaṅkhyeyya appameyya precioso.
Ese tadaṅga–nibbāna será también una especie de realidad última que se experimentará con el cuerpo, ya que se establecerá un kusala–dhamma y se aliviará a semejante y ardiente akusala–dhamma.
Este tadaṅga–nibbāna es muchas veces más noble que el mencionado sammuti– nibbāna; dicho tadaṅga–nibbāna es muy alabado por los sabios y virtuosos en la esfera mundana y supramundana, por el Buddha, etc. Este tadaṅga–nibbāna será como a una asociación con el mahānibbāna.
[Esto es lo correspondiente al tadaṅga–nibbāna] 


4. Vikkhambhaña–nibbāna
Al retirarse de los mahaggata–jhānas se disiparán algunos dhammas. Al alivio de esos dhammas, el que surgiría después de mucho tiempo, se le denomina vikkhambhana–nibbāna. El número de vikkhambhana–nibbānas debería entenderse leyendo el texto Añguttara Navaka Nipāta Pāḷi.
Sanditthikaṃ nibbānaṃ sandi!thikaṃ nibbānanti āvuso 
vuccati, kittāvatā nukho āvuso sandiṭṭhikaṃ nibbānaṃ 
vuttaṃ bhagavatāti.
Idhāvuso bhikkhu vivicceva kāmehi vivicca akusalehi 
dhammehi savitakkaṃ savicāraṃ vivekajaṃ pīti sukhaṃ 
pathamaṃ jhānaṃ upasampajja viharati, ettāvatāpi kho āvuso 
sandiṭṭhikaṃ nibbānaṃ vuttaṃ bhagavata pariyāyenāti.
āvuso	= Hermanos,
paṇditehi vuccati sandiṭṭhikaṃ nibbānaṃ nibbāna sandiṭṭhika nibbāna, sandiṭṭhikaṃ nibbānanti	
= los sabios hablan mucho de sandiṭṭhika–nibbana
āvuso 	= hermanos,
kittāvatā	= ¿por cuánto alivio
bhagavatā vuttarñ nukho	= habló el Buddha de sandiṭṭhika–nibbāna?
sandiṭṭhikaṃ nibbānaṃ iti pucchi 	= dijo el Ven. Ānanda.
āvuso 	= hermanos,
idha bhikkhu	= en las enseñanzas del Buddha, el bhikkhu
vivicceva kāmehi	= simplemente carente de sensualidades objetivas y subjetivas
vivicca eva akusalehi dhammehi	= simplemente desprovisto de pensamientos malvados 
paṭhamarñ jhānaṃ upasampajja viharati,
= entra y habita en el primer jhāna
savitakkaṃ savicāraṃ 	= que va acompañado de la aplicación inicial y la aplicación sostenida mental
vivekajaṃ pītisukhaṃ 	= y lleno de éxtasis y felicidad, surgido del desapego.



āvuso kho	= en efecto, hermanos
etāvatāpi bhagavata 	= también respecto al alivio de las sensualidades objetivas y subjetivas,
pariyāyena vuttarh 	= habló el Buddha de alguna manera de 
sanditthikarñ nibbānam	= sandiṭṭhika–nibbāna
iti	= dijo el Venerable Ānanda

1. 	Al nibbāna experimentado con su cuerpo antes de consumar el parinibbāna se le denomina sandiṭṭhika–nibbāna. En los siguientes jhānas sólo se mostrará el significado.
2. 	Para la persona que entre y habite en el segundo jhāna, la cesación de la aplicación inicial y la aplicación sostenida mental (vitakka–vicāra) corresponderá también a  sandiṭṭhika–nibbāna.
3. 	Para la persona que entre y habite en el tercer jhāna, la cesación de la dicha–pīti corresponderá a sandinhika–nibbāna.
4. 	Para la persona que entre y habite en el cuarto jhāna, a la cesación de la sensación agradable se le denominará sandiṭṭhika–nibbāna.
5. 	Para la persona que entre y habite en el ākāsānañcā–yatana–jhāna, a la cesación de la percepción del odio y a la carencia de diversas percepciones se les denominará sandiṭṭhika–nibbāna.
6. 	Para la persona que entre y habite en el viññāṇañcā–yatanasjhāna, a la cesación de la percepción ākāsācaññayatana–saññā se le denominará sandiṭṭhika–nibbāna.
7. 	Para la persona que entre y habite en el ākiñcañña–yatana jhāna, a la cesación de la percepción viññāṇañ–cāyatana–saññā se le denominará sandiṭṭhika–nibbāna.
8. 	Para la persona que entre y habite en el nevasanññāṇa–saññāyatana jhāna, a la cesación de ākiacaññayatana–saññā se le denominará sandiṭṭhika–nibbāna.
Estos 8 nibbānas consumados a través de estas 8 absorciones mahaggata–samāpatti no corresponderían a una completa cesación, a un mahā–nibbāna; éstas podrían cesar durante mucho tiempo y se les denomina, de otra forma, pariyāya–nibbānas.
Punacaparaṃ āvuso bhikkhu nevasaññānā saññāyatanaṃ 
sama–tikkamma sañāvedayita nirodhaṃ upasampaja viharati, 
paññāyaca sa disvā āsavā parikkhiṇā honti, ettāvatā kho āvuso 
sanditthikaṃ nibbānaṃ vuttaṃ bhagavatā nippariyāyenāti. 	
 	[La última frase]
punacaparaṃ āvuso	= Además, hermanos,
bhikkhu	= el bhikkhu,
nevasannānāsannāyatanaṃ samatikkamma 
= habiendo trascendido el nevasaññā–saññā yatana–jhāna,
saññāvedayitanirodhaṃ upasampajja viharati 
= entra y habita en la completa cesación de la percepción y la sensación
assa	= Para esa persona
pannāyaca disvā	= al observar claramente con el conocimiento, también,
āsavā parikkhiṇā honti	= cesará el flujo de los āsavas, para siempre y sin residuo alguno
āvuso kho	= hermanos, en efecto 
ettāvatā	= a través de la cesación del flujo de estos āsavas
bhagavatā nippariyāyena vuttaṃ 	= el Buddha afirmó ciertamente 
sandiṭṭhikaṃ nibbānaṃ 	= sandiṭṭhika–nibbānaṃ
sandiṭṭhikaṃ nibbānaṃ 	= sandiṭṭhika–nibbānaṃ
iti	= dijo el Ven. Ānandā
En la última frase, nirodha–samāpatti también significaría mukhya–sandiṭṭhika–nibbāna, éste sería uno; al consumar arahatta–magga, la completa cesación de las impurezas–āsavas, sin ningún residuo de estos āsavas, correspondería también a mukhya–sandiṭṭhika–nibbāna, éste sería otro; así, aunque lleguen a ser 2, el nibbāna en el sentido saupādisesa–mukhya–nibbāna, a pesar de ser sólo uno, en conjunto llegarían a ser 9.
Segundo Sutta — En el segundo sutta “nibbānaṃ nibbānanti āvuso vuccati kittāvatā nukho āvuso nibbānaṃ, vuttaṃ bhagavatāti, idhāvuso bhikkhu vivicceva kāmehi vivicca akusalehi dhammehi”, etc., sin el término sandiṭṭhika", aparecen 9 nibbānas tal como se indica en el primer sutta.
Tercer Sutta— De manera similar, en el tercer sutta también, “tadaṅga nibbānaṃ'tadaṅganibbānanti āvuso vuccati”, etc., aparecen 9 nibbānas en términos de tadaṅga–nibbāna.

Cuarto Sutta — En el cuarto sutta, "diṭṭhadhamma nibbānanti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas en términos de diṭṭha–dhamma–nibbāna.
Quinto Sutta — En el quinto sutta, "khemaṃ khemanti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas en términos de khema.
Sexto Sutta— En el sexto sutta "khemappatto khemappattoti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas especialmente destinados a quienes ya hayan consumado el nibbāna.
Séptimo Sutta— En el séptimo sutta "amatain umatanti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas más, en términos de amataṃ.
Octavo Sutta — En el octavo sutta "amataṃ patto amataṃ pattoti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas más, especialmente destinados a quienes ya hayan consumado el nibbāna.
Noveno Sutta — En el noveno sutta, "abhayaṃ abhayanti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas más, en términos de abhaya.
 Décimo Sutta — En el décimo sutta, "abhayaṃ pattto abhayaṃ pattoti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas más, especialmente destinados a quienes ya hayan consumado el nibbāna.
Décimoprimer Sutta— En el décimoprimer sutta, "passaddhi passaddhiti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas más, en términos de passaddhi.
Decimosegundo Sutta— En el decimosegundo sutta, "nirodhā norodhiti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas más en términos de nirodha.
Decimotercer Sutta — En el decimotercer sutta, "anupubbanirodho anupubbanirodhoti āvuso vuccati", etc., aparecen 9 nibbānas más en términos de anupubba–nirodha.

Por lo tanto, número de suttas = 13; de nibbānas = 117; de los cuales, el número de vikkhambhana–nibbānas = 104 y de samuccheda–nibbānas = 13.
En  los planos brahmā siempre existirán 104 vikkhambhana–nibbānas; mientras que en los planos humano y Deva sólo existirán nibbānas en quienes ya hayan practicado los jhānas.
[Esto es todo respecto a vikkhambhana–nibbāna]

5. Sumuccheda–nibbāna
Sólo los seres humanos no-retornantes y arahats, los Devas no-retornantes y arahats, los Brahmā no-retornantes y arahats pueden consumar samuccheda–nibbāna. Samuccheda–nibbāna también significará saupādisesa–nibbāna.
El abandono total de las impurezas–kilesās, corresponderá a samuccheda–kicca; estas impurezas que ya han sido abandonadas y dejado de surgir más corresponden a samuccheda–nibbāna.
En este Texto Pāḷi, siendo este caso aún uno de vikkhambhana–kicca, el trabajo del abandono durante mucho tiempo, "tadaṅga nibbānaṃ tadañganibbānanti āvuso vuccati", etc., vendrá como tadaṅga–nibbāna. Primero, el jhāna–kusala abandonará  los obstáculos de los akusala–dhammas; segundo, el jhāna–kusala abandonará las aplicaciones iniciales y sostenidas mentales, (vitakka, vicāra), etc.; así, dependiendo del abandono y de los dhammas abandonados, respectivamente, al trabajo de un abandono prolongado (vikkhambhana–kicca) también deberá denominársele abandono temporal (tadaṅga). Este vikkhambhana–nibbāna es un crore de veces, y por tanto, más noble que el mencionado tadaṅga–nibbāna.
No obstante, no debe decirse que éstos serían más nobles que los 18 vipassanā–siddha tadaṅga nibbāna", que se deben a 18 mahāvipassanā–ñāṇas, tal como se menciona en el Patisambhidāmagga Pāḷi. Samucceda–nibbāna seguirá siendo más noble que ese vipassanāsiddha–tadaṅga–nibbāna.
Los 7 tipos de samuccheda–nibbāna
Samuccheda–nibbāna significa saupādisesa–nibbāna tal como se menciona en el Abhidhammattha Saṅgaha; también se le denomina kilesa–nibbāna, cesación de las contaminaciones. El número de samuccheda–nibbānas podrá entenderse a partir de las preguntas del Venerable Moggallāna y de sus respectivas respuestas por parte de Tissa Brahmā y el Buddha, encontradas en el Sattanipāta Aṅguttara Pāḷi. Sólo la esencia se expondrá aquí.
En el término saupādisesa, upādisesa puede ser de 2 tipos:
(1). 	kilesupādisesa = 1
(2). 	khandhupādisesa = 1. 
De estos 2:
Un sekkha–puggala que aún albergue un resto de sus impurezas será denominado saupādisesa–puggala a través de kilesupādisesa. El nibbāna consumado por esa persona también será saupādisesa–nibbāna. 

El arahat que no conserve ningún residuo de impurezas en sí será un anupādisesa–puggala; al experimentar la consumación arahatta, al nibbāna consumado también se le denominará anupādisesa–nibbāna.
Tras convertirse en nobles y antes de consumar el khandha–parinibbāna, los 8 tipos de personas nobles que aún posean los 5 agregados constituyentes de la existencia serán denominadas saupādisesa–puggalas a través de khandhupādisesa.
Tras consumar el khandha–parinibbāna y fallecer, esa persona será denominada 'anupādisesa–puggala'; el nibbāna consumado por dicha persona se denominará también por medio de anupādisesa–nibbāna.
Así, se cuentan con 2 tipos de personas, saupādisesa–puggala, anupādisesa–puggala; y 2 tipos de nibbānas, saupadisesa–nibbāna y anupādisesa–nibbana. En el Comentario se pueden encontrar 2 formas en las que se pueden diferenciar cada una, como kilesupādisesa es una y otra, khandhupādisesa.
El nibbāna de un ser ubhatobhāga vimutta arahatta puggala, el nibbāna de los seres paññāvimutta–puggala y del arahatta–puggala también son de 2 tipos cada uno a través de khandhupādisesa: saupādisesa–nibbāna y anupādisesa–nibbāna.
El nibbāna del kāyasakkhi–sekkha–puggala, el nibbāna del diṭṭhippatta–sekkha–puggala, el nibbāna del saddhāvimutta–sekkha–puggala, el nibbāna del saddhā–nusāri–sekkha–puggala,  el nibbāna del dhammānu–sāri–sekkha–puggala son todos de 2 tipos cada uno a través de kilesupādisesa: saupādisesa–nibbāna y anupādisesa–nibbāna.
[Por lo tanto, antes de convertirse en arahatta, debe diferenciarse saupādisesa–nibbāna y, al convertirse en arahatta, anupādisesa–nibbāna].
Así, en la respuesta dada por Brahma Tissa existen 6 tipos personas, 6 saupādisesa–nibbānas, 6 anupādisesa–nibbānas; el nibbāna del vipassanā yogui de la sabiduría que consumará el sendero y la fruición en esta vida antes de convertirse en arahat, correspondiente al saupādisesa–puggala, será saupādisesa–nibbāna; al convertirse en arahatta, el nibbāna correspondiente al anupādisesa–puggala, será anupādisesa–nibbāna.
Así, en la respuesta pronunciada por el Buddha existen 2 tipos de personas y 2 tipo de nibbānas. Aquí, saupādisesa–nibbāna significarán 18 tadaṅga–nibbānas que se consumarán mediante 18 mahā–vipassanā–ñāṇas. Aunque sean tadaṅga–nibbānas, sin duda se unirán al samuccheda–nibbāna superior y deberán denominarse saupādisesa–nibbāna.
Así, en este Texto Pāḷi aparecen 7 saupādisesa–nibbānas, 7 anupādisesa–nibbānas, haciendo un total de 14. De estos 14, a los 7 saupādisesa–nibbānas se les denominan los 7 samuccheda–nibbānas.
[Esto correspondería al número de samuccheda–nibbānas]
6. Patipassaddhi–nibbāna,
Patipassaddhi–nibbāna significa la fruición del arahatta. El patipassaddhi–nibbāna, la consumación arahatta, deberá entenderse tal como se expone en el Netti Pāḷi "Saupādisesā Nibbāna Dhātu Vijjā" y en el Mangala Sutta Pāḷi "Nibbāna Sacchikiriyāca."
[Esto sería todo con respecto al patipassaddhi–nibbāna]
7. Nissaraṇa–nibbāna
Nissaraṇa–nibbāna significa paramattha–asaṅkhata–mahānibbāna, el cual recibe a su vez dos denominaciones: saupādisesa y anupādisesa.
Este nissaraṇa–nibbāna debe entenderse según el Itivuttaka Pāḷi, etc., "dvemā bhikkhave nibbāna dhātuyo, katamā dve, saupādisesā ca nibbāna–dhātu, anupādisesāca nibbāna dhātu."
En este Itivuttaka Pāḷi –
"Ekā hi dhātu idha diṭṭhadhammikā, saupādisesā bhavanetti–
saṅkhayā, anupādisesā samparāyikā yamhi nirujjhanti bhavāni 
sabbaso." 
Saupādisesa–nibbāna corresponderá a diṭṭha–dhammika–nibbāna; y anupādisesa–nibbāna corresponderá a samparāyika–nibbāna.
En el Comentario también se ha comentado así:
 "Diṭṭha–dhammikāti imasamirñ attabhāve bhava vattamānā. Samparāyikāti sam–parāye khandha bhedato parabhage bhavā vattamānā"

diṭṭhadhammikāti 	= diṭṭhadhammika significa imasamiṃ
attabhāve bhava	= ocurre en la existencia actual.
vattamānā samparāyikāti 	= samparāyikā significa samparāye khandha
bhedato parabhāge 	= ocurre después de la disolución del cuerpo actual.


Bhavā vattamānā	
Bhavā, dos términos; vattamānā, dos términos. En el término 'bhavā', 'bhū' significa 'sattā'. 'Sattā' significa literalmente "santassa bhāvo sattā"; de acuerdo a ello, el saṅkhata paramattha dhamma existirá a través de lo condicionado último; el asaṅkhata paramattha dhamma también existirá, pero a través de lo incondicionado último. El concepto de paññatti existirá a través del concepto–paññatti; a todo esto se le denomina 'sattā'. No estará destinado a un 'nuevo surgimiento'; 'hoti, bhavati', estos 2 términos se usan para 3 tipos de 'phyit' = ser superior. No corresponderán a los 2 tipos de ‘phyit = ser’ utilizados para referirse al 'surgimiento a través de uppāda–jāti'.
'Vattati, pavattati, vattamānaṃ, pavattamānaṃ' significan ser = existir para siempre. No significa aparecer a través de uppāda–jāti.
'Uppajati, nibbattati, jāyati, uppanno, nibbatto, jato ' son los términos usados para 'phyit = ser', surgimiento a través de uppāda–jāti.
Así, en los tratados y en nuestra lengua birmana, existen 3 tipos de uso: ‘phyit = ser’. De los 3, en el Itivuttaka Atthakathā, sólo debería adoptarse el 'phyit = ser, existir para siempre'. No se debe adoptar el referido a 'surgimiento'; Por lo tanto, se dirá 'bhavā, vattamānā; no se dirá 'uppannā, nibbattā, jātā'.
Como el nibbāna existe el sentido de nibbāna, debe mencionarse como 'bhavā'; como existente para siempre en el anamatagga–saṃsāra, debe mencionarse como 'vattamānā'. Como nunca aparecería como surgimiento, uppāda–jāti, no debe mencionarse como 'jātā, uppannā, nibbāttā'.
En aquellos que no sean conscientes de la diferencia entre los 3 tipos de 'phyit= ser', respecto a  'bhavā, vattamānā' mencionado en el Itivuttaka Atchakathā, no existirá surgimiento mediante sólo un nacimiento burdo–jāti, como cualquier otro saṅkhata–dhamma aparte del nibbāna; existirá también el surgimiento a través de un sutil nacimiento–jāti; saūpādisesa–nibbāna comenzará a aparecer cuando aparezcan el sendero y su fruición. Por otro lado, anupādisesa–nibbāna aparecerá a partir de la cesación de rūpa surgido del kamma en el momento del fallecimiento, parinibbāna–cuti. Esto es lo que han adoptado algunos maestros. Además, que no se desee una nueva aparición de un nibbāna. En el Comentario aparece también 'bhavā, vattamānā.'



Por lo tanto, el saupādisesa–nibbāna y el anupādisa–nibbāna provienentes del 'dvemā bhikkhave' del Itivuttaka Pāḷi no corresponderán a un paramattha asaṅkhata–mahānibbāna. Este texto Pāḷi significa el concepto–asaṅkhata–paññatti, sin manchas, abhāvamatta correspondería upādisesa a saupādisesa–nibbāna. Tras el fallecimiento, parinibbāna cuti, y la cesación del rūpā surgido del kamma; el mero concepto–abhāvapaññatti, al vacío del renacimiento como una nueva existencia se le denominará anupādisesa–nibbāna. Así lo han adoptado ellos.
Aunque los 2 asaṅkhata–mahānibbāna, incluidos en las 4 realidades últimas, en las nobles verdades, ellos han asumido que éstos no están expuestos en los Textos Pāḷi y han decidido que sí están expuestos estos 2 nibbānas, los nibbānas no–últimos, los únicos conceptos–abhāvapaññatti; esta visión no sería razonable.
Las variedades de este asaṅkhata–mahānibbāna último, es decir, los 2 términos: saupādisesa y anupādisesa; y los 3 términos: suññata, animitta y appanihita; los cuales aparecen en el Abhidhammattha Saṅgaha, deben entenderse a través de la lectura del Abhidhammattha Sacca Vibhaṅga Pāḷi.
La cesación completa de la pasión corresponderá al nibbāna, a nirodhā saccā. La cesación total de la pasión, también, se cuenta en número mediante 6 tipos de cesación.
1. 	La cesación de la pasión apegada a la vista corresponderá a un nibbāna,
2. 	La cesación de la pasión apegada el oído corresponderá a un nibbāna.
3. 	La cesación de la pasión apegada la nariz corresponderá a un nibbāna.
4. 	La cesación de la pasión apegada la lengua corresponderá a un nibbāna.
5. 	La cesación de la pasión apegada al cuerpo corresponderá a un nibbāna.
6. 	La cesación de la pasión apegada a la mente corresponderá a un nibbāna.
[Así, en las 6  bases internas āyatanas,  se comsumarían 6 nibbānas.)
De manera similar–
en las 6 bases externas–āyatana, como la vista, el sonido, etc., 6 nibbānas.
en las 6 consciencias como la consciencia ocular, etc., 6 nibbānas.


en los 6 contactos–phasa, como cakkhu–sampphassa, etc., 6 nibbānas.
en las 6 sensaciones, como cakkhu sampphassaja vedanā, etc., 6 nibbānas.
en las 6 percepciones de saññā, como percepción–vista, percepción–sonido, etc., 6 nibbānas.
en las 6 voliciones, como rūpasancetanā sadda–sañcetanā, etc., 6 nibbānas.
En las 6 pasiones, como rūpatanhā, saddatanhā, etc., 6 nibbānas.
En las 6 aplicaciones iniciales mentales como rūpavitakka, saddāvitakka , etc., 6 nibbānas.
En las 6 aplicaciones sostenidas mentales como rūpa–vicāra, sadda–vicāra, etc., 6 nibbānas.
[así, en el Abhidhamma, y también en el Mahā–Satipaṭṭhāna Sutta, dependiendo de los 60 lugares para la cesación de la pasión, aparecen 60 nirodhasaccās, 60 nibbānas].
Saupadisesa asaṅkhyeyya
Incluso en una persona arahat existirían los 60 nibbānas para enumerar las instancias donde tenga lugar la cesación. Si se hiciese un recuento de muchas personas arahats, los nibbānas serían tantos como el asaṅkhyeyya–appameyya. Tan grande es el número de nibbānas como las instancias donde se dé la cesación de la pasión.
El nibbāna, poseedor de la naturaleza animitta, no posee forma, ni imagen ni empaque para contarlos en 5, 3, etc., sino sólo la característica de paz, de santi–lakkhanā. Si se enumerasen los dhammas que ya hayan cesado, habría numerosos asaṅkhyeyya–appameyyas como tadaṅga–nibbānas, es decir, la cesación total de la codicia sería una, la cesación total del odio, otra, etc.
[Esto correspondería al saupādisesa–nibbāna, al kilesa–nibbāna].
Anupādisesa–asaṅkhyeyya
Aunque no se mencione particularmente en el Vibbaṅga Pāḷi, por el término dukkha–nirodha el número de anupadisesa–nibbānas, de khandha–parinibbānas podría llegar a ser un gran asankhyeyya–appameyya, respectivamente, la cesación completa del ojo correspondería a un nibbãna, la cesación completa del oído correspondería a otro nibbãna, etc. Tan grande sería su número como los tipos de cesación de sus correspondientes dhammas.


El nibbāna, siendo un animitta-dhamma, es sólo uno. Si se interpretase en consecuencia la cesación de las leyes de la originación dependiente (paṭicca–samuppāda), asesaviraya nirodhā saṅkhārā nirodho ', se contarían 12 nibbānas incluyendo los nibbānas saupādisesa y anupādiscsa. Esos 12 serían, efectivamente, una sola y la misma cosa.
[Aquí termina nissaruṇa–nibbāna. Aquí terminan 7 tipos de nibbāna.]
La Consumación del nissaraṇa–nibbāna
Cómo se consumar el asaṅkhata–nibbāna último, ese nissaraṇa–nibbāna, debe entenderse leyendo los Textos Pāḷi, en los que se le ha expuesto con muchos ejemplos.  
Hay 10 suttas en el Nidānavagga Saṃyuttapāli, Rukkha Vagga, sobre el desarrollo de ciclo de dukkha y su cesación, junto con muchos ejemplos. La esencia de esos 10 suttas se mostrará en orden serial.
Primer Sutta
1. Un alfarero construyó un horno y comenzó a hornear muchas ollas; éste sacaba una de las ollas muy calientes y la mantenía en la mesa lisa y redonda alejada del fuego. El calor cesaba y quedaba la olla sola y vacía. Mientras la pasión hacia las bases internas, como el ojo, el oído, etc., en calidad de 'mío, mi ojo, etc.', se desarrolle a lo largo del ciclo de renacimientos, el ciclo de sufrimiento–dukkha se desarrollará durante mucho tiempo.
2. La leña nueva no debe colocarse sobre el fuego porque la antigua leña también podría humedecerse, entonces el fuego se apagaría y desaparecería. De manera similar, cuando el torrente de la pasión que regoza en esas bases externas e internas se trunca y la antigua pasión subyacente que se haya estado disfrutando también es erradicada, entonces, el ciclo de sufrimiento de dukkha cesará para siempre.
En este sutta, la extinción del fuego correspondería a una cesación total y para siempre, sin que reste fuego; solo quedarían cenizas y carbón; esas cenizas y carbón también desaparecerían pronto sin dejar ningún residuo.



De manera similar, cuando un arahat consume el khandha–parinibbāna, los 5 agregados constituyentes de la existencia, rūpa–nama, cesarán totalmente y para siempre. No corresponderá más a ningún ser, sino a un simple cadáver, como una planta de plátano o un árbol letpam, constituido por un grupo de aṭṭakalāpa–rūpa surgidos de la temperatura junto con las reliquias que resten. Ese cadáver y tales reliquias también desaparecerán pronto.
Kāyassa bhedā uddhaṃ jivitapariyādāna ideva 
sabbavedayitāni abhinanditāni siti bhavissanti, 
sarīrāni avasissanti. 
 	[Texto Pāḷi] 
kāyassa bhedā 	= Así como desapacerá el cuerpo
jivitapariyādāna uddhaṃ 	= desde el momento de la muerte en adelante,
ideva	= en esta misma vida
sabbavedājitāni	= todo el ardor de sufrimientos agradables y desagradables
anabhinanditāni	= al estar libre de pasión
siti bhavissanti	= cesará–aliviará para siempre.
sarirāni avasissanti	= entonces, sólo quedarán el cadáver y las reliquias de los huesos.
Como el cuerpo desaparecerá desde el momento de la muerte en adelante, en esta misma vida, todo el ardor de sufrimientos agradables y desagradables, al estar libre de pasión, cesará—aliviará para siempre; solamente quedarán cadáver y reliquias de huesos.
Con referencia al ejemplo del sutta anterior, para la persona arahat desde el momento de la muerte en adelante, de la cesación cutikannajarūpa, sólo quedarán las reliquias, utujaaṭṭhakalapa. Debe entenderse que no existirá ningún rastro que saldrá del cuerpo del arahat hacia el nibbāna. Si fuera un deva–arahat o un brahmā–arahat, tampoco quedarían ni siquiera las reliquias, utujaaṭṭhakalapa; todo cesará y desaparecerá para siempre con sus muertes, con la cesación denominada cutikammajarūpa.


Segundo Sutta
Al recoger una gran cantidad de leña y encender un gran fuego, mientras la leña se disponga sobre el fuego, este seguirá ardiendo durante mucho tiempo. De manera similar, mientras la pasión que se disfruta en las 6 bases internas del ojo, el oído, la nariz, la lengua, el cuerpo y la mente de los seres mundanos, que contribuirá a apegarse a las partes del cuerpo y a las 6 bases externas de la vista, el sonido, el olor, el sabor, el objeto tangible y hacia el kusala,  akusala y avyākata–dhammas, siendo en total 12, en calidad de mi cuerpo o las partes de mi cuerpo o “yo, yo” sea prominente, se seguirá rodando en el ciclo de sufrimientos, en el ciclo de repetidos renacimientos a través del saṃsāra.
Cuando la leña nueva ya no se coloque sobre el fuego y también se retire la leña vieja, dicho fuego se apagará y finalmente desaparecerá; entonces, sólo quedará cenizas y carbón vegetal; esas cenizas y carbón pronto también desaparecerán.
De manera similar, al contemplar la impermanencia, insatisfactoriedad e inidentitariedad en las 12 bases–āyatanas mediante la visión vipassanā, se disipará también la pasión que disfrute de las 12 bases–āyatanas; la pasión subyacente–anusaya que siempre se habría disfrutado también se erradicará. Desde entonces, todo desaparecerá consecuentemente. Tan pronto como la cesación cutikammaja–rūpa, la materialidad interna y la mentalidad, nāma–rūpa, cesarán por completo y para siempre; sólo quedarán las reliquias externas; esas reliquias externas también desaparecerán pronto.

Tercer Sutta
Se mostrará el ejemplo de una lámpara. La llama de una lámpara no se apagaría mientras se suministre ininterrupidamente el aceite y la mecha. Cuando se corte el suministro de aceite y mecha, la llama se apagará y desaparecerá consecuentemente. La cesación de los khandhās también debería entenderse aquí como en el Segundo Sutta, equivalentemente con este ejemplo de la lámpara.

Cuarto Sutta.
En el Tercer Sutta, al mostrar el ejemplo mencionado, apareció la frase "que conduce al apego". En el Cuarto Sutta, aparece la frase "que conduce a las cadenas". Ésa correspondería a la única diferencia. Esto también debería entenderse de los siguientes suttas y de la misma manera. Como en el Tercer Sutta, también aparecerá el ejemplo de una lámpara.



Quinto Sutta
En el quinto sutta, aparece el ejemplo de un árbol. Mientras su raíz principal y sus ramificaciones se encuentren libres de enfermedades, mientras la esencia nutriente del suelo y del agua se siga suministrando hasta la parte superior del árbol, éste se desarrollará durante un considerable tiempo. Cuando todas estas raíces, grandes o pequeñas, sean arrancadas, se sequen o se quemen por el fuego, dicho árbol se secará, se descompondrá y, en consecuencia, desaparecerá.
En este ejemplo, este cuerpo humano, las 12 bases–āyatanas que se han desarrollado en sucesivos renacimientos durante el ciclo de renacimientos (saṃsāra) sin inicio conocido, se parecería al gran árbol: la ignorancia y la pasión (avijā, taṇhā) serían similares a la raíz principal del árbol y a sus males restantes, a sus ramificaciones.
Por otro lado, las impurezas mentales serían similares a la raíz principal. Los kusala–kammas y akusala–kammas serían similares a sus ramificaciones. La sabiduría introspectiva–vipassanā, el conocimiento de la observación de las 12 bases como impermanencia,  instisfactoriedad o inidentitariedad, serían como el azadón o el machete para cortar las raíces del árbol. El noble sendero y la fruición serían como el fuego que reducirían las raíces secas a cenizas.

Sexto Sutta
En el sexto sutta, también, el mismo ejemplo del gran árbol correspondiente al quinto sutta sería aplicable.

Séptimo Sutta
En este sutta, se muestra el ejemplo de una planta pequeña. Si una planta pequeña estuviera bien plantada, con unas raíces bien enterradas y fuese regada regularmente, éste continuaría creciendo, no así si las raíces se desenterrasen y se quemasen.

Octavo Sutta
En el octavo sutta, también, el mismo ejemplo de la planta pequeña anterior sería aplicable.



Noveno Sutta
En el noveno y décimo sutta también se muestran el mismo ejemplo de un árbol grande. Aquellos que no estén privados de observar sus cuerpos que los conduzca a apegarse a él como algo agradable, la consciencia llegará a existir tras su muerte. Si la consciencia llegase a existir, mente y materia se formarán sucesivamente. Para quienes carezcan de la observación de sus cuerpos como algo agradable, la consciencia no llegará a existir tras su muerte.

Décimo sutta
En el décimo sutta, la única diferencia sería "sus cuerpos conducentes a unos grilletes."

Con referencia a los ejemplos expuestos anteriormente por el Buddha, debe entenderse con respecto al arahatta–puggala perteneciente al plano humano, que sólo quedarían sus reliquias, el utujarūpa–kalāpa, tras la muerte. No existirá más rastro ni nada que entre en el nibbāna. Para el deva–arahat y el brahmā–arahat ni siquiera quedarían sus reliquias en ningún lugar.
[Ésta es la esencia de los diez suttas del Nidāna Saṃyutta Pāḷi].

Vacca Sutta
Ahora,  aquí se reproducirá el Vaccha Sutta de Majhima Pannāsa Pāḷi. Vaccha Puribbājaka le preguntó al Buddha qué destino ocurría con un arahat tras su muerte, sobre la cesación de cutikammaja–rūpa. El Buddha respondió así a sus preguntas.
P. 	¿ El arahatta–puggala llegaría a ocurrir en algún lugar después de su muerte, de la cesación de cutikammaja–rūpa?
R. 	No se debería considerar que éste llegararía a ocurrír en ningún lugar.
P. 	¿No llegará a ocurrir en ningún lugar?
R. 	No se debe reflexionarse como si no llegase a ocurrir en ningún lugar.
P. 	Se debe reflexionar como si algunos llegasen a ocurrir; también debe reflexionarse como si otros no llegasen a ocurrir. ¿Ambos son discernibles?
R. 	No debe considerarse como si algunos llegasen a ocurrir; no debe reflexionarse como si algunos no llegasen a ocurrir. Ninguna de las dos cosas deben reflexionarse.

P. 	¿Ellos no llegarán ni tampoco llegarán a ocurrir en ningún sitio?
R. 	No debe discernirse esto, ya que ni llegarán a ser ni no llegarán a ser nada en ningún lugar.
Vaccha no quedó satisfecho con las respuestas anteriores y se lo preguntó nuevamente al Buddha; el Buddha, entonces, para satisfacer sus inquietudes, le hizo preguntas utilizando el ejemplo de un gran fuego.
P. 	Vaccha, si existiese un gran fuego delante suyo, ¿sabría que habría un gran fuego, una gran llama delante suyo?
R. 	Sí, Señor.
P. 	Cuando ese gran fuego, esa gran llama, se apagase justo delante suyo por falta de más fuego, ¿sabría que dicha gran llama, que ese gran fuego se apagaría?
R. 	Sí. Señor, lo sabría.
P. 	Si le preguntasen a dónde se habría ido ese fuego que habría sido apagado, ¿cómo respondería?
R. 	Señor, respondería que el fuego que se ha extinguido no habría dio hacia ninguna parte. Como el nuevo fuego ya no estaría suministrado y el antiguo también se consumaría, éste se apagaría en ese mismo lugar. "Anāhāro anupādāno nibbutotveva saṅkhyaṃ gacchati."

Como ya no habría suministro de combustible del qué depender, sólo debería considerarse como si ‘ya habría sido cesado–aliviado’.
Esto debería mencionarse bajo una conjugación pasada como khinā = terminado; niruddhā = cesado; nibbuto = aliviado." Como ya no existiría, no debería decirse bajo una conjugación presente como "upapajjati, nupapajati."
Luego, el Buddha explicó la primera respuesta con cuatro puntos y razones.
Evameva kho vaccha yena rūpena tathā–gataṃ paññā–payamāno paññāpeyya, taṃ rupāṅ tathāgatassa pahinaṃ ucchinnamūlaṃ tālāvatthukataṃ anabhāvaṃ kataṃ āyatiṃ anuppādadhammaṃ, rūpasañkhāvimutto kho vaccha tathāgato gambhiro appameyyo duppariyogāḷho, seyya–thāpi mahāsamuddo upapajjatiti na upeti, nupapajatiti na upeti, upapajjati ca, na ca upapajjatiti na upeti, nevaupapajjati, na na upapajjatiti na upeti—


Dependiendo de los 5 agreagados constituyentes de la existencia (nāma–rūpa), se da el concepto–paññatti de arahatta–puggala. Tras la cesación de cuti–kammajarūpa, esos 5 agreagados constituyentes de la existencia (nāma–rūpa) cesarán para siempre sin quedar residuos; entonces, el concepto–paññatti de arahatta puggala también desaparecerá.
1. 	El concepto–paññatti que dependa de la serie del agregado material de la existencia (rūpa–kkhandhā) desaparecerá con la cesación de su serie.
2. 	El concepto–paññatti que dependa de la serie del agregado de las sensaciones de la existencia (vedanā–kkhandhā) desaparecerá con la cesación de su serie.
3. 	El concepto–paññatti que dependa de la serie del agregado de las percepciones de la existencia (saña–kkhandhā) desaparecerá con la cesación de su serie.
4. 	El concepto–paññatti que dependa de la serie del agregado de las formaciones kammicas de la existencia desaparecerá con la cesación de su serie.
5. 	El concepto–paññatti que dependa de la serie del agregado de la consciencia de la existencia desaparecerá con la cesación de su serie. 
Éstos serán igual al fuego, que dependerían del suministro de combustible, el cual terminaría de arder con la cesación de dicho fuego.
Así, durante el momento de la muerte, la cesación de cutikammaja–rūpa, los 5 agregados constituyentes de la existencia terminarán y el mencionado ser quedará libre de ellos y también del concepto–paññatti de Buddha, de arahat, del ser que dependa de dichos 5 agregados constituyentes de la existencia. Así es cómo el gran océano del arahatta–puggala es de auténtico. No existe ni siquiera un solo ejemplo que pueda compararse con él. Es muy difícil de entenderlo mediante el conocimiento. No es una cuestión de términos como upapajjati, nupapajjati, etc., los cuales son materia de conversación de seres mundanos.
Durante el ciclo estelar, contando hacia atrás desde este eón, que se remonta a 4 ciclos asaṅkhyeyyas y 100,000 kappas atrás aparecieron en la tierra Buddhas cuyos conceptos–paññatti sólo han quedado como Taṇhaṅkarā, Medhaṅkarā, Saranaṅkarā, Dipaṅkarā, etc. Los conceptos–paññatti que dependían de los cuerpos sucesivos de los antiguos Buddhas durante el ciclo de renacimientos–saṃsāra, ya no se podrán escuchar nuevamente. Éstos no aparecerán ni entre el plano humano, ni Deva, ni Brahma. Nunca serán pronunciados ni siquiera como un pasado ocurrido.


Durante la época de cada Buddha, los sucesivos cuerpos de todos los arahats, durante los 24 asaṅkhyeyyas los más de 600’100,000 arahats mencionados y sus respectivos conceptos–paññatti, han desaparecido por completo; no aparecerán nuevamente ni entre el plano humano, ni Deva, ni Brahmā.
Sin embargo, los cuerpos sucesivos de los seres que han renacido durante el ciclo de renacimientos del saṃsāra sin inicio conocido y de sus respectivos conceptos–paññatti, por otro lado, han seguido apareciendo sucesivamente entre seres humanos, Devas, Brahmas, entre los planos infernales, en el reino animal, en el reino de los fantasmas hambrientos y en los planos demoníacos. Sólo cuando se compare la aparición de los cuerpos sucesivos de los seres y sus conceptos–paññatti con el infinito número de Buddhas que han aparecido, más numerosos que los granos de arena del río Ganges, aquellos seres que habrían sido emancipados y que habrían entrado en el parinibbāna hace mucho tiempo, se podrá apreciar cuánto de auténticos son, cuánto de incomparables y difíciles de entender.
Sólo los Buddhas Omniscientes podrían conocer los respectivos cuerpos de las personas que ya hayan consumado el parinibbāna, desde hace un inestimable tiempo, durante este ciclo sin inicio de renacimientos del samsāra, con sus respectivos nombres, conceptos–paññatti. Excepto los Buddhas, no existirá ningún Buddha solitario, arahat, Brahmā, Deva o ser humano que pueda conocer todo esto. 
[Así es cómo son de auténticos, incomparables y difíciles de entender]
En este Desanā del Vaccha Sutta, se ha expuesto, junto con el ejemplo del fuego, la completa cesación de realidades últimas como la materialidad y la sensación, etc., los conceptos–paññatti sin residuos, tras la cesación del parinibbānacuti–kammaja–rūpa, no existirá ningún rastro de esta realidades últimas que hayan emergido del arahatta–puggala hacia el nibbāna; ni tampoco conceptos–paññatti, por lo que así debería entenderse.
¿Por qué no existirán ningún rastro de dhammas que emerjan del cuerpo del arahatta–puggala hacia el nibbāna?


A la completa cesación del nacimiento–jāti de una nueva aparición de la serie de los agreagados constituyentes de la existencia de las personas, de seres que ya hayan consumado el estado de arahat y la serie de realidades últimas, se le denomina nibbāna. A la completa cesación de la serie de realidades últimas desde la reaparición del nacimiento–jāti, hasta la consumación definitiva de su cesación–alivio, se le denominará, en efecto, la consumación del nibbāna. Por lo tanto, incluso en los términos "entrar en el parinibbāna, consumar el nibbāna, dirigirse al nibbāna", el significado de no tener rastro de dhammas que vayan hacia nibbāna estará contenido pleanmente en una instancia. Por lo tanto, así debería entenderse.
En el Majhimapannasa y el Diṭṭhi Saṃyutta, en la pregunta del Rey de Kosala y en las correspondientes respuestas de la Bhikkhunī Khemā y también del Buddha, se dijo: hoti tathāgate paraṃ māraṇa, todas serían equivalentes al Vaccha Sutta.
hoti	= upeti
na hoti	= na upeti
hoti ca, na ca hoti	= apeti ca, na ca upeti
neva hoti, na na hoti	= neva upeti, na upeti
Se reproducirá aquí la esencia del Suttanipāta Pāḷi, Pārāyana Sutta, versos Upasivapaññhā:
Upasiva paññhā
Isi–brahmana Upasiva era un meditador jhāna–lābhi que ya había desarrollado el ākiñcāñāyatana–jhāna. Por ello, le solicitó al Buddha un sendero basado en el ākiñcañāyatana–jhāna para liberarse del ciclo de sufrimientos. El Buddha también respondió a sus preguntas.
Se dieron al respecto 4 preguntas y 4 respuestas, en versos. De ellos se producirán las 2 últimas preguntas y 2 respuestas en verso .
Tiṭṭhe ce so tattha anānuvāyi,
pūgampi vassāni samantacakkhu.
tattheva so siti siyā vimutto,
cave tha viññānaṃ ththāvidhassa. 	[Pregunta]

Samantacakkhu	= ¡Señor de lo Omnipresente!
so	= Si quien ya haya desarrollado la abosorción brahmā ākiñcañāyatana


tattha anānuvāyi	= se convierte continuamente en esa absorción
pūgampivassāni ce	= y habita allí durante muchos años
so taṭṭheva vimutto	= ¿se liberaría del sufrimiento de la muerte, cutimarana–dukkha
siti siyā	= y éste sería aliviado de ello por siempre?
atha	= o, 
tathāvidhassa vinnānarñ cave	= ¿su consciencia desaparecería y seguiría renaciendo durante el ciclo de renacimientos?
 	[Significado]
acci yathā vātavegena khittā
atthaṃ paleti na upeti saṃkhyaṃ
evaṃ muni nāmakāyā vimuto
atthaṃ paleti na upeti saṃkhyaṃ
	[Respuesta]
acci yathā vātavegena khittā	= Así, como la llama arrastrada por el viento,
atthaṃ paleti	= que fuese a desaparecer 
sañkhyaril na upetiyathā	= no sería percibible
evaṃ	= Así mismo
nāmakāyā vimutto muni	= el monje que haya sido liberado del agregado de la mentalidad 
atthaṃ paleti	= va a cesar
sañkhyatil na upeti	= y no será percibido como una cosa en términos del concepto–paññatti. 
 	[Significado]
Isi–brahmāṇa Upasiva fue una persona liberada solo de forma física a través de la absorción ākiñcañāyatana–jhāna, pero se le exigió ser liberado de las mentalidades (arūpa). Por ello, el Buddha, deseando mostrarle una forma de liberarse de la pasión sensual hacia las mentalidades, expuso el Nāmakāyā Vimutto. Si no podía disipar el arūpa–taṇhā y no se liberaba de las mentalidades, permanecería en ese plano brahmā y, tras la muerte, continuaría migrando a través del ciclo de renacimientos. Si la pasión sensual de las mentalidades, arūpa–taṇhā, se disipaba y él se liberaba de dicha mentalidad, la serie mental cesaría en ese mismo plano, así como la llama arrastrada por el viento que pronto habría de desaparecer. No se produciría más renacimientos y no llegaría a darse como algo denominado en términos de un concepto–paññatti.


Aquí, en este verso atthaṃ paleti, atthaṃ paleti = consumó el nibbāna. En la expresión "desaparecer del plano humano y renacer en el plano de los Devas", así como claramente existen 3 realidades:
1. 	el plano Deva al que se alcanza,
2. 	aquel que logre alcanzarlo,
3. 	el acto de desaparecer del plano humano y aparecer en el plano Deva, 

así mismo, sólo para que algunos piensen en 3 realidades más y lo aprecien claramente, existe:
1. 	la esfera, el nibbāna al que se acceda,
2. 	El que lo logra consumar, el parinibbuta–puggala,
3. 	El acto de desaparecer del estado de estar conformado por los 5 agreagados constituyentes de la existencia (khandhā) y de aparecer en el plano supramundano (lokuttarā–bhummithāna).

No obstante,  la exposición de esa frase en el Niddasapāli es:
aṭṭhaṃ paletiti atthaṃ paleti, atthaṃ gameti, atthaṃ gacchati, 
nirujjhati, vupasammati, paṭipassambhati.

atthaṃ paletiti		= aṭṭhaṃ paleti significa
atthaṃ paleti		= consuma el nibbāna
atthaṃ gameti		= alcanza el nibbāna
atthaṃ gacchati		= va hacia el nibbāna
nirujjhati		= cesa
vūpasammati		= se alivia
patipassambhati	= consigue paz 	[Significado]

De estas 6 palabras (padas), con las 3 primeras palabras se comenta el significado. Con las 3 últimas palabras se menciona nirujjhati , etc., el significado esencial de aṭṭhaṃ–paleti se da brevemente.
Aunque 2 palabras (padas) y 2 sonidos se formen como aṭṭhaṃ–paleti, sólo para mostrar que el significado esencial corresponde sólo a “los khandhās cesan", se menciona la palabra nirujjhati. 
Los khandhās representan simplemente el ardor del sufrimiento–dukkha. Para exponer que la cesación del ardor del sufrimiento–dukkha representa realmente a la paz, la palabra nirujjhati se menciona como vūpasammati, paṭipassambhati. Por lo tanto, la única cesación–alivio de los kilesa–khandhas (contaminaciones) deberá señalarse como aṭṭhaṃ–paleti.
En “aṭṭhaṃ–paleti = consumar el nibbāna”, el nibbāna correspondería a la cesación–alivio de los dhammas en llamas. Por lo tanto, “atthaṃ = hacia el nibbāna” correspondería a lo mismo que "atthaṃ = a la desaparición, a la cesación".
Así como en el mundo "māraṇaṃ nigacchati = se llega a la muerte" y "marati = muere" corresponderían a lo mismo:
"bhedaṃ gacchati			= bhijati",
llega a la destruirse		= perece
"jaraṃ gacchati			= jiyyati"
llega a envejecer			= envejece 
"pākaṃ gacchati			= paccati"
llega a estar bien cocinado 		= bien cocido

En estas palabras, como en las anteriores, 2 palabras y 1 palabra pueden poseer el mismo significado.
atthamgato so uda vā so natthi, 
udāhu ve sassatiyā arogo. 
taṃ me muni sādhu viyākarohi, 
tathā hi te vidito esa dhammo. 	[Question]

so atthaṃgato	= Si se dijese 'esa persona va a desaparecer',
so	= la persona que vaya a desaparecer
uda	= en efecto
natthi vā	= no existiría
udāhu	= o
ve	= en efecto
sassatiyā arogo	= ¿siempre existiría sin que siga pereciendo más?
muni	= Buddha!
taṃ me sādhu viyākarohi 	= Por favor, dígame la respuesta
hi	= Es bueno preguntar
te esadhammo tathā vidito 	= Realmente usted conoce este dhamma. 
 	[Significado]



En el mundo, la visión más prominente es ésta; 'este khandhā es una cosa, el atta, el dueño de dicho khandhā es otra; una persona–ser significará esencialmente esa alma–atta.
La creencia de que el dueño de tal khandhā, persona–ser también sea excluida corresponde a la visión natthika.
[Es uccheda–diṭṭhi = visión nihilista]
Es la misma que la visión de Bhikkhu Vamaka durante la época del Buddha. La opinión: "na hoti tathāgato parammaraṇā" también correspondería a una visión natthi .
La visión: 'solo el khandhā cesa mientras que la persona, el ser no cesa' corresponde a la visión atthi [creencia eternalista] Ésta es la visión: "hoti tachāgato parammaraṇā".
La cesación de los khandhās fue explicada al Brahmana Upasiva en el primer verso, bajo el término Pāḷi "atthaṃ paleti". Como el Brahmana dudaba si el propietario de los khandhās había sido truncado y desaparecido con la cesación de esos khandhās o si había sido liberado de los khandhās y siempre existiría de alguna manera, continuó haciendo la pregunta. El Buddha también rechazó esas dos ideas erróneas:
"atthi, natthi."
atthi ti kho kaccāna eko anto,
natthiti kho kaccāna dutiyo anto.
[Kaccānagotta Sutta]
La creencia en 'atthi' también es un extremo ignoble.
La creencia en 'natthi' también es un extremo ignoble.
En los discursos del Buddha, en efecto no existe ninguna persona, ni ser, ni alma–atta, ni vida–jiva; en efecto sólo existe nāma–rūpa, mente–materia. Que mente–materia no llegue a ser la naturaleza de natthi, del nihilismo, mientras haya evidentemente causas para ello: la ignorancia y el deseo (avijā, tanhā), etc., si estas causas se disipasen, cesarían y nunca existiría la naturaleza de athi. Por lo tanto, a las preguntas planteadas por el Brahmaṇa Upasiva respecto a  la naturaleza atthi y a la naturaleza natthi, el Buddha respondió de una manera libre sobre atthi y natthi.
Atthañgatassa na pamānarha'tthi,
yena naṃ vajjurñ tarh tassa natthi.
Sabbesu dhammesu samuhatesu,
samūhatā vādapathāpi sabbe. 	[Respuesta]



atatthangatassa 	= Para el parinibbuta–puggala, para la persona cuya mente y materia, khandhās, hayan desaparecido,
pamānaṃ na atthi 	= no existirá nada que decir como "existe o no existe"
yena naṃ vijjuṃ 	= esa persona podría ser denominada en términos de un concepto–paññatti con la ayuda de un término último;
tassa taṃ natthi 	= para él no existirá tal cosa.
sabbe dhammesu samūhatesu 	= Cuando se sustraigan todos los términos últimos y cesen,
sabbe vādapathāpi samūhatā 	= también se eliminarán todos los medios de denominación y cesarán por completo. 
 	[Significado]
En este verso, el significado del primer pāda también se comenta junto con el segundo pāda. El significado del segundo pāda se comenta junto con el tercero y el cuarto pāda, así: "sabbesu dhammesu samūhatesu samūhatā vādapathāpi sabbe."
[El significado completo en detalle se responde igual que en el Vaccha Paribbājaka]
En resumen. Sólo cuando estén presentes los 5 agreagados constituyentes de la existencia, los khandhās últimos, podrá existir el concepto–paññatti respecto al ser. Donde no existan 5 agreagados constituyentes de la existencia, los khandhās últimos, no podrán existir los concepto–paññattis respecto a dicho ser. Al cesar el parinibbāna, esos 5 agreagados constituyentes de la existencia, esos khandhās últimos, cesarán completamente y para siempre, sin quedar residuos en ningún lugar. Si esos dhammas cesasen, los conectados con su cuerpo también cesarán. Tras la cesación de kammaja–rūpa, del parinibbāna–cuti, no quedará rastro de dhammas últimos ni de los conceptos–paññattis que consumen tal asaṅkhata–nibbāna.
En este verso, en estos 2 pādas: "sabbesu dhammesu samūhatesu, samūhatā vādapathāpi sabbe", el Venerable Sāriputta comentó lo siguiente:


"sabbesu dhammest–samūhatesūti
sabbesu khandhesu, sabbesu āyatanesu,
sabbāsu dhātūsu."

Por lo tanto, la cesación del kammaja–rūpa, el parinibbāna cuti, cualquier agregado constituyente de la existencia, cualquier khandhā, base āyatana, elemento, cesará por completo y para siempre; no habrá rastro alguno de ellos sin quedar ningún residuo; por lo tanto, este significado debería ser evidente. 
Ya que el Venerable Sāriputta lo comentó así:
"Samūhatā vādapathāpi sabbeti vadapaṭhā vuccanti kilesā ca 
khandhā ca abhisaṅkhārāca, tassa vādāca, vādapatha ca, 
adhivacanā ca, adhivacanapatā ca, nirutti ca niruttipathā ca, 
paññatti ca, pañattipathā ca uhatā, samūhatā uddhatā, 
samuddhatā, uppāṭitā, samuppātitā, panhinā samucchinnā 
vūpasantā, paṭipassaddhā, abhabbuppattikā, ñāṇagginā 
daddhāti samūhatā vādapathāpi sabbe".

Es evidente que tras la cesación de kammaja–rūpa, del parinibbāna–cuti, no quedará rastros de ningún dhamma último ni de ningún concepto–paññatti conectado con el ser en cuestión. El término "parinibbuta–puggala, parinibuta–puggala" se utilizará únicamente para los 5 agreagados constituyentes de la existencia prominentes, nāma–rūpa, justo antes de la cesación de kammaja–rūpa, del parinibbāna, en términos del pasado.
Se utilizará o denominará algo no porque en el nibbāna haya un rastro del sentido de la realidad última y del concepto–paññatti conectado con el cuerpo de tal persona. Por ello, el Buddha lo explicó así: "saṅkhyaṃnopeti" o "atthaṃ paleti, na upeti saṅkhyaṃ" o "samūhatā vādapathāpi sabbe".
1. 	Así, el ejemplo de la cesación de la llama de fuego en el aire se ha expuesto en esta upasiva–paññhā, y
2. 	Se ha explicado: "samūhatā vādapathāpi sabbe".
Por lo tanto, basándose en estos hechos, debe entenderse que todas las realidades últimas y conceptos–paññatti relacionados con dicha persona habrán cesado por completo y desaparecido para siempre, sin quedar ningún residuo; y que si se tratase de un arahat humano después de su muerte quedarían sólo las reliquias; y que si se tratase de un Deva–arahat o un Brahmā–arahat ni siquiera quedarían reliquias.
En este upasiva–paññhā, a medida que se exponía la consumación del parinibbāna desde el plano arūpa–ākincannāyatana, se demostró que el ejemplo de la llama de fuego apagada en el aire se adaptaba también a estaa condición.
[Esto sería lo correspondiente a upasiva–paññhā.l
El significado del Vedanā Saṃyutta
En el Vedanāsamyutta del Saḷāyatana Samyutta Pāḷi también se menciona;
So vedanā prinnāya, diṭṭhe dhamme anāsavo, 
kāyassa bhedā dhammaṭṭho, 
saṅkhyaṃ nopeti vedagū.

La frase “saṅkhyaṃ nopeti” debe entenderse como “atthaṃ paleti na upeti saṅkhyaṃ”. En ese verso:
so 	= La persona que contemple la meditación de vedanā,
vedanā prinnāya 	= discernirá sobre las 3 sensaciones y
diṭṭhe dhamme 	= esta la vida presente
anāsavo hoti	= podrá convertirse en un arahat libre de los flujos contaminantes–āsava.
kāyassa bhedā paraṃ 	= Tras la cesación de kammaja–rūpa, durante la muerte–cuti,
dhammattho so vedagū 	= el arahat que ya haya consumado el nibbāna
saṅkhyaṃ nopeti	= no llegará a considerarse como nada. 
 	[Significado]
En el Comentario se comenta lo siguiente:
"dhammatthoti asekkhandhammesu, nibbāne, eva vā thito."
dhammaṭṭho	= establecido en el asekkha–dhamma,
vā 	= o establecido en el nibbāna. [Dos significados]

Asekkhadhamma significa la consumación arahata, es decir, establecido en el arahata–phala. Establecido en el arahatta–phala no se establecerá en nada después de la disolución de su cuerpo; se encontraría establecido en algo incluso antes de la disolución de su cuerpo. Por lo tanto, debe afirmarse: "kāyassa bhedā pariṃ = tras la cesación de cuti–kammajarūpa, de la muerte; saṅkhyaṃ nopeti = no llegará a ser considerado como nada."



Los términos "dhammaṭṭho, vedagū" se usan sólo para venerar las cualidades del arahat antes de su parinibbāna.
Por otro lado, así también podría decirse que "dhammaṭṭho = establecido en el nibbāna" significa "kāyassa bhedā paraṃ = tras la cesación de cuti–kammaja–rūpa, de la muerte; dhammaṭṭho = establecido en el anupādisesa–nibbāna".
‘Establecido en ese nibbāna’, también, significará lo mismo que ‘establecido en la cesación de los khandhās’. Establecido en la cesación de los khandhās significará precisamente ello. Así mismo como algunas enfermedades ya curadas dejarían de existir y se haría inmune a ellas y nunca reaparecerían, de igual manera, los khandha–dukkhas, las heridas–khandhās, las enfermedades–khandhās que ya hayan cesado para siempre en el nibbāna, se harán inmunes y nunca más volverán a aparecer. La cesación se dará para siempre ya que se habrá dado una plena cesación. Esa persona también consumaría tal cesación. No existirá ninguna cosa en dicha persona que pueda retornar de tal cesación.
[Éste es el significado del Vedanā–Saṃyutta].
[Aquí termina la consumación del nissarana–nibbāna].

[bookmark: _Toc222169092]Cuan feliz es el Nibbāna
Ahora, el significado de los Textos Pāḷi que exponen cuan feliz resulta el nibbāna se reproducirá en cierta extensión.
"Pañcime ānanda kāmaguna, 
katame pañca, cakku–vinneyyā rūpā", etc., 
proviene del Vedanā Saṃyutta Pāḷi, Rahogatavagga, Navama Sutta.
Los 10 Tipos de felicidad
	1. 	la felicidad de la pasión sensual,
	2. 	la felicidad del 1er jhāna,
	3. 	la felicidad del 2do jhāna,
	4. 	la felicidad del 3er jhāna,
	5. 	la felicidad del 4to jhāna,


	6. 	la felicidad del ākāsānañcāyatana–jhāna,
	7. 	la felicidad del vinnānancāyatana–jhāna,
	8. 	la felicidad del ākiñcañāyatana–jhāna,
	9. 	la felicidad del nevasannānāsannayatana–jhāna,
	10. 	la felicidad del nirodhasamāpatti,

La pasión sensual de la felicidad significa, en el plano humano, la riqueza de un banquero, de un hombre rico, de un gobernante, de un único gobernante, de un Rey Cakkavatti; de los seis planos Devas, la riqueza de un Rey de los Devas, de Sakka. Esta felicidad sensual y pasional correspondería a la menor. La felicidad de un bhikkhu establecido en el primer jhāna en un monte sería mucho, mucho más agradable, mucho más noble que esa felicidad pasional y sensual. [abhikkantataraṃ = mucho más agradable; panitataraṃ = mucho más noble). [La felicidad restante también debe expresarse de forma secuencial y de la misma manera].
Paramadiṭṭhadhamma–nibbāna.- Cuando la mente, los factores mentales y la formación mental se detienen por completo y se habita sólo con el rūpa surgido del kamma, del rūpa nacido del clima y del rūpa surgido de los nutrientes, se le denominará  felicidad nirodhasamāpatti. Dicha felicidad nirodhasamāpatti corresponderá también al paramadiṭṭhadhamma–nibbāna.
Al final del discurso religioso sobre la felicidad del nirodha–samāpatti, el Buddha afirmó:
Thānaṃ kho panetaṃ ānanda vijjati, ayaṃ aññatitthiyā 
paribbājakā evaṃ vadeyyuṃ, saññāvedayita nirodhaṃ samaṇo 
gotamo āha, tañca sukhasamiṃ paññapeti panitataraṃ, tayidaṃ kathamsūti, evaṃvādino añatitthiyā paribbājakā evamassu–
vacaniyā “na kho āvuso bhagavā sukhañeva vedanaṃ 
sandhāya sukhasamiṃ paññapeti, yattha yattha āvuso sukhaṃ upalabbhati, yahiṃ yahiṃ sukhaṃ, taṃ taṃ Tathāgato 
sukhasamiṃ pañapeti” ti.

Es decir. Los paribbājakas, los ascetas fuera del Buddha–sāsanā, afirmaron: "Samana Gotama ha expuesto el nirodha–samāpatti, la cesación de la mente y de los factores mentales, de los citta–cetasikas. A ese nirodha–samāpatti también se le denomina una felicidad muy noble. ¿Cómo es eso? Si no existiría ni mente ni factores mentales, de los 


citta–cetasikas, ¿cómo podría sentirse así el placer? Si el placer no pudiese sentirse, ¿cómo podría darse la felicidad?" "Debería aclararse que nuestro Venerable Buddha ha denominado no sólo a la sensación agradable como felicidad; cuando la felicidad se obtenga de cierto dhamma, también se le denominaría a ese dhamma como felicidad. Así debería afirmarse". Ése es el significado.
En el texto, el  Buddha afirma que el placer sensorial correspondía a una felicidad inferior; que no era una noble felicidad. La cesación y alivio de un dhamma interno e inestable, nada sutil, mutable y denso, correspondería, sin duda, a la paz más noble, a la felicidad perfecta.

El significado del Navanipāta Aṅguttara Pāḷi
También, del Navanipāta, proviene lo siguiente: Una vez, el Venerable Sāriputta dijo a los bhikkhus:
"sukhamidaṃ āvuso nibbānaṃ” 	= La felicidad corresponde, en efecto, a este nibbāna."
Entonces, el Venerable Mahākoṭṭhika dijo: "kiṃpanettha āvuso sāriputta sukhaṃ, yadettha vedayitaṃ natthi = hermano Sāriputta, en el nibbāna no existe ninguna sensación de placer; en este nibbāna donde no existe sensación agradable, ¿cómo podría darse la felicidad?"
Entonces, el Venerable Sāriputta dijo: "etadevetthāvuso sukhaṃ, yadettha natthi vedayitaṃ = hermano Koṭṭhika, en este nibbāna no existe ninguna sensación agradable; sólo esa sensación de no–placer en el nibbāna corresponderá a la felicidad".

Razón de Felicidad
Entonces, se ha explicado cómo sería la felicidad del nibbāna. Existe la felicidad de la pasión sensual kama la cual se disfruta junto con codicia. Esta felicidad de pasión sensual podría oprimir gravemente a una persona que desarrolle el primer jhāna.
Ejemplo:
Si una persona infestada de lepra, de la enfermedad del picor por naturaleza, se volviese grave y se bañase en todas las partes sucias de su cuerpo ante la brasa del fuego rojo candente, incluso durante un verano muy caluroso, el picor desaparecería y se 

sentiría el placer del contacto. Si estuviese lejos del fuego, sería severamente oprimido por el picor y no podría mantenerse en pie durante más tiempo. Quienes no sufran de tal lepra sufrirían al exponerse al fuego durante un verano muy caluroso; ni siquiera querrían verlo.
En estos ejemplos, las brasas del fuego rojo y ardiente, el de los objetos indeseables, de los sufrimientos absolutos durante un caluroso verano podrían convertirse en un contacto muy agradable y deseable para un leproso muy hinchado, con mucho escosor e incapaz de mantenerse en pie.
Así, la felicidad de la pasión sensual del kāma de seres humanos y la felicidad de la pasión sensual kāma de los seis planos Devas, que se estén convirtiendo en diferentes tipos de preocupaciones, se convertirían en algo noble, muy agradable, deseable para los seres que sufran y se encuentren sucios con la lepra de la pasión sensual del kāma, hinchados, con escosor y sin poder mantenerse más en pie.
Así como las brasas del fuego rojo y ardiente corresponderían realmente a sufrimientos indeseables para quienes estén libres de tal lepra; así mismo, la pasión sensual de seres humanos y Devas, correspondería a lo indeseable y horrible para quienes hayan desarrollado el primer jhāna y hayan destruido la lepra de la pasión sensual. Este ejemplo de la lepra ha sido expuesto en el Māgañdiya Sutta, Majhimapaṇṇāsa Pāḷi. 
Así, la pasión sensual de seres humanos y Devas les parecerá cosas agradables y deseables sólo a los que disfruten de la sucia e hinchada lepra de la pasión sensual. De hecho, éstos corresponderán a simples sufrimientos que los quemarán y torturarán.
El estado de habitar libre de las malas enfermedades de la pasión sensual y la percepción sensorial, al desarrollar el primer jhāna, corresponderá a un muy apacible sandighika–nibbāna.
[Este es el significado del Primer Vara del Nipāta Navaka Pāḷi, Aṅguttara Pāḷi]
El Significado del Segundo Vara
Está correspondería a la felicidad del primer jhāna que se une con la aplicación inicial y la aplicación sostenida mental (vitakka, vicāra). Esos vitakkas y vicāras corresponderían a las malas enfermedades de los yoguis que se encuentren desarrollando el segundo jhāna. Para quienes se encuentren desarrollando el segundo jhāna estos males podrían torturarlos tan severamente como para que se encuentren en peligro.



Ejemplo
La lepra es similar a la pasión por el jhāna, el jhānanikanti–taṇhā que goza de la felicidad del primer jhāna, el que posee aplicación inicial y aplicación sostenida mental. El ámbar del fuego sería similar a la felicidad del primer jhāna. Quien esté libre de esa lepra se parecería al yogui que se encuentre libre de la pasión hacia el primer jhāna, del pathama–jhānanikantitaṇhā. En esa persona, el estado de encontrarse libre de pasión hacia el primer jhāna corresponderían a un muy apacible sandiṭṭika–nibbāna.
[Este es el significado del segundo vāra]
De la misma manera, el ejemplo de la lepra podría aplicarse a todos los jhānas sucesivos hasta el nevasaññānānāñāyatana–jhāna. Por otro lado, el nirodha–samāpatti no es lo que tortura al yogui; éste corresponde, en realidad, a la felicidad absoluta, al ditthadhamma–nibbāna.

El significado esencial en este Texto Pāḷi 
Dicha felicidad de pasión sensual, la felicidad del primer jhāna, etc., parecerá corresponder a una verdadera felicidad sólo cuando exista la enfermedad de alguna pasión sensual que disfrutar. No obstante, para quienes deseen desarrollar dhammas cada vez más elevados, el prevalecimiento de los dhammas misceláneos se convertirá, en realidad, en sufrimiento. La cesación–alivio de los dhammas misceláneos correspondería, en efecto, a una felicidad absoluta.
Dado que la cesación–alivio de los dhammas misceláneos correspondería también a la destrucción del sufrimiento y del placer, a la liberación de quienes sufran y disfruten del interés, del placer y de la sensación agradable, del pīti–somanassasukha–vedanā, es evidente que vencer el sufrimiento y el placer, que gozar de la cesación–alivio, de la naturaleza de santi, correspondería, en realidad, a una felicidad absoluta. Cabe señalar que el nibbāna corresponde, en efecto, a una felicidad absoluta, carente de sufrimiento y de placer, Ven. Mahā Kotthika.
[Éste es el significado del Navaka–Aṅguttara Pāḷi]
El significado del Vedanā Saṃyutta Pāḷi 
En el Vedanā Saṃyutta Pāḷi, cierto monje pensó: "El Buddha ha explicado 3 tipos de sensación, es decir, la agradable, desagradable y neutra; además "yaṃkiñcivedayitaṃ, 



sabbaṃ taṃ dukkhasamiṃ = sean las sensaciones agradables o desagradables, todas se encuentran realmente sufriendo. ¿Por qué el Buddha expone esto?" Y cuando se lo preguntó al Buddha, el Buddha dijo:
"Sādhu sādhu bhikkhu tisso imābhikkhave vedanā vuttā maya 
sukhā vedanā, dukkhā vedanā, adukkhamasukhā vedanā imā 
tisso vedanā vuttā mayā; vuttaṃ kho panetaṃ bhikkhu mayā 
yaṃkiñci vedayitaṃ, sabbaṃ taṃ dukkhasamiṃti.
Taṃ khopanetaṃ bhikkhu mayā simkhārāna–myeva aniccataṃ 
sandhāya bhāsitaṃ yaṃkiñci vedayitaṃ, sabbaṃ taṃ dukkha–samiṃti.
Taṃ khopanetaṃ bhikkhu mayā simkhārānaṃ khaya–
dhammataṃ, vayadhammataṃ, virāgadhammataṃ, nirodha–
dhammataṃ, viparināmadhammataṃ sandhāya bhāsitaṃ 
yaṃkiñci vedayitaṃ, sabbaṃtaṃ dukkhasamimti.
Significado
"Bhikkhu, bien dicho, bien hecho, es cierto que he expuesto las tres sensaciones y también es cierto que he expuesto: "yaṃ kiñci vedayitaṃ, sabbaṃ taṃ dukkhasamiṃ = sea cual sea al sensación, agradable o desagradable, todos serán realmente sufrimiento". De las dos expresiones, las 3 sensaciones se exponen sólo en relación con las variedades de sensaciones. He expuesto que todo tipo de sufrimiento y placer son sufrimiento ya que todas las cosas condicionadas son impermenentes (anicca), perecibles (khaya), desaparecen (vaya), se desvanecen (virāga), cesan (nirodha) y cambian (viparināma)”.

El Significado Esencial
En la expresión, sensaciones  agradables, desagradables y neutras, no solo se incluye la sensación desagradable, sino también la agradable y los sensaciones neutras con el objeto de exponer los distintos tipos de sensaciones. ¿Por qué se exponen la sensaciones agradables y neutras como si todas fueran sufrimiento: "yamkiñci vedayitaṃ, sabbaṃ taṃ dukkhasamiṃ?" Es debido a que esas sensaciones agradables y neutras corresponden todas a realidades condicionadas, a saṅkhārās, todas son impermanentes. La sensación de la impermanencia tampoco es agradable; es simplemente sufrimiento. En relación con esta situación desagradable, "no existe ninguna felicidad, en lo absoluto, en el sentido de sentir y disfrutar, todo corresponde a un llano sufrimiento", explicó el Buddha.



En las cuatro nobles verdades que exponen las realidades absolutas, no existen cosas como tales como la sensación agradable ni la sensación indiferente; cualesquiera que sean las sensaciones, todas corresponderán realmente a sufrimiento. Porque no hay rastro de sufrimiento y disfrute, el sentido de sensación, vedanā, al asaṅkhata–mahānibbāna, se le denomina "paramasukha = la noble paz, felicidad". Si hubiese algún sentido en la sensación, sufrimiento y disfrute, en el asaṅkhata–mahānibbāna, no correspondería a un "paramasukha = la noble felicidad de la paz ", sería simplemente sufrimiento.
Cuando se habla del nibbāna, quienes afirmen que el nibbāna posee ducha y sufrimiento, simplemente, estarán deshonrando al nibbāna. Sería lo mismo que afirmar que el nibbāna no sería en, lo absoluto, felicidad, que sería solo sufrimiento, al ver el discurso del Ven. Sāriputta y el discurso del Buddha, "yaṃ kiñci vedayitaṃ sabbaṃ taṃ dukkhasamiṃ," ambos disfrutables, felicidad y apacible felicidad, cualquier felicidad placentera, vedayita sukha, que se haya mencionado en el primer capítulo, no correspondería, en realidad, a una felicidad; correspondería simplemente a sólo sufrimiento. Sólo la apacible felicidad, santi–sukha, corresponderá, realmente, a la felicidad absoluta. Por ello, esto debe ser señalado con fe y confianza.
[Este ha sido el significado del Vedanāsarhyutla Pāḷi].
[Aquí termina cómo el nibbāna corresponde a una felicidad absoluta].


[bookmark: _Toc222169093]El Sentido de Noble Felicidad 
(Parama Sukha)
Desarrollo (bhāvanā)
Ahora, para hacer obvio el nibbāna, no poseedora ni de sensación ni placer, se expondrá brevemente el significado de los 40 desarrollos bhāvanā.
Pañcakkhandhā aniccā dukkhā rogā gandā sallā aghā ābādhā 
pare palokā itt. 	(10)


Upaddavā bhayā upasaggā calā pabhaṅgū adhuvā atāṇā 
aleṇā asaraṇā rittā. 	(20)
Tucchā suññā anattā ādinavā viparināma–dhammā asārakā 
aghamūlā vadhakā vibhavā sāsavā. 	(30)
Sahkhala mārāmisā jātidhammā jarādhammā byādhidhammā maraṇadhammā sokadhammā paridevadhammā upāyāsa–
dhammā saṃkilesika dhammā. 	(40)
La realidad de los 5 agregados constituyentes de la existencia es/está: impermanente, dolorosa (sufrimiento), una enfermedad, un forúnculo, un dardo, una calamidad, una aflicción, un extraño, desintegrador, una plaga (accidente). 	(10) 
Un desastre, un terror, una amenaza, voluble, perecedero, perecible, sin protección, sin refugio, sin abrigo, vacío. 	(20)
Vana, vacía, no–alma, un peligro, sujeta al cambio, carente de ningún núcleo, una raíz de calamidades, una asesina, algo a punto de ser aniquilado, sujeta a un cáncer. 
	(30)
Formada (condicionado), un cebo de Māra, sujeta al nacimiento, a la vejez, a la enfermedad, a la muerte, sujeta al dolor, sujeta a la lamentación, sujeta a la desesperación, sujeta a la contaminación. 	(40)

Los 5 Agregados Constituyentes de la Existencia
La materialidad, la sensación, la percepción, las formaciones mentales y la consciencia corresponden a los 5 agregados constituyentes de la existencia. De ellos–
1. 	La materialidad significa los 4 grandes elementos primarios (tierra, agua, viento, fuego) y la pequeña materialidad (ojo, oído, nariz, lengua, cuerpo, objeto visual, sonido, olor, gusto, etc.) constituyen grandes o pequeños cuerpos, desde los seres del gran infierno, avīci, hasta el plano más elevado rūpa–brahmā, akanittha–brahmā.
2. 	La sensación–vedanā, significa varios tipos de sensaciones agradables y desagradables.
3. 	La percepción–saññā, significa, desde el momento del nacimiento, el acto de percepción como, por ejemplo, ésta es mi madre, éste es mi padre, etc.
4. 	Las formaciones mentales–saṅkhārās, significan todo tipo de pensamientos, lenguaje y acciones. 
5, 	La consciencia–viññāṇa significa mente consciente.
[Esto ha sido, aproximadamente, los límites 
de los 5 agregados constituyentes de la existencia]. 
[El límite de los 5 agregados constituyentes de la existencia corresponderá 
al rango existencial que va desde el gran infierno hasta el plano nevasaññānāsaññāyatana].

El Miedo Producido por la Impermanencia
Así como la muerte, el peligro de la impermanencia acompañará a los 5 agregados constituyentes de la existencia; los de los seres humanos son impermanentes; los de los Devas también son impermanentes; los de los Brahmās también son impermanentes. El estado de un ser sintiente, de un ser humano, corresponderá a sólo un momento; el estado de ser Deva también corresponderá a sólo un momento; el estado de ser un Brahmā también corresponderá a solo un momento. En comparación con la duración del ciclo de renacimientos, los agregados constituyentes de la existencia de los Brahmās del plano nevasaññānāsāññāyatana–brahmā, que viven durante 84,000 ciclos estelares kappas, también corresponderán a sólo un momento.
Uno puede convertirse en un ser humano durante un periodo de tiempo, pero podría convertirse en seres infernales durante 100 o 100,000 existencias. Uno podría convertirse en un Deva durante un periodo de tiempo, pero podría convertirse en seres infernales durante 10,000 o 100,000 existencias. Uno podría convertirse en un Brahmā durante un periodo de tiempo, pero podría convertirse en seres infernales durante 100,000 o 1’000,000 de existencias. Al ser impermanentes, los seres se dispersan de un plano a otro. Al ser impermanentes, aunque se renazca como ser humano, se tenderá a dirigirse hacia el infierno. Aunque se naciera como Deva, se tenderá a dirigirse hacia el infierno; aunque se naciera como un Rūpa–Brahmā o un Arūpa–Brahmā, se tenderá a dirigirse hacia el infierno.
Aunque se renaciera como un ser humano, se continuará temiendo al peligro de los infiernos. Aunque se renaciera como un Deva, aún se temerá hacia los peligros del infierno; aunque se renaciera como un Brahmā, aún se temerá el peligro de los infiernos.
[Éste es el gran miedo producido por la impermanencia]
Si se pudiese contemplar el semejante y grave peligro de la impermanencia, del placer–felicidad del cuerpo humano y la vida humana, del cuerpo y la vida Deva, del cuerpo Brahma y la vida Brahmā, se discernirían éstos como temerosos, aterradores y verdaderos sufrimientos.


Sólo cuando se alivie la pasión sensual hacia una vida humana y hacia el renacimiento del cuerpo, se aliviará el peligro de los infiernos. Sólo cuando se alivie la pasión sensual hacia una vida Deva y hacia el renacimiento de dicho cuerpo, se aliviará el peligro de los infiernos. Sólo cuando se alivie la visión identitaria de la personalidad, sakkāya–diṭṭhi, y la pasión hacia un renacimiento Brahmā, se aliviará el peligro de los infiernos.
Por lo tanto, el gran elemento asaṅkhata–nibbāna, que correspondería al alivio de todos los deseos sensuales, de las visiones incorrerctas junto con los 5 agregados constituyentes de la existencia humana, Deva, o los 5, 4 o 1 agregado constituyente de la existencia Brahmā, podrá entenderse como una gran noble felicidad. Ese alivio corresponderá a un único refugio para quienes teman de los graves peligros de caer en los infiernos niraya–avīcis y deseen liberarse de ellos. 
 
Los Asociados del Infierno 
El cuerpo y la felicidad de seres humanos, Devas y Brahmās representan simplemente a los asociados de los grandes infiernos niraya–avīcis.
¿Cómo se eso?
1. 	Si un hombre disfrutase con pasión sensual y avisión incorrcta lo que constituye su cuerpo, como si fuese mi ojo, el ojo mismo es mi alma o yo veo, los grandes infiernos niraya–avīcis acompañarán tal disfrute, 
2. 	De igual modo, si disfrutase con pasión sensual y avisión incorrcta, el oído constituyente de su cuerpo como mi oído o yo oigo.
3. 	…como mi nariz o yo huelo.
4. 	…como mi lengua o yo conozco el sabor dulce, el sabor agrio
5. 	…como mi cuerpo, mi extremidad o yo lo conozco cuando se sea consciente del calor, frío, aversión, sutilidad, etc., con respecto al tacto,

Así, si se disfrutase del agregado constituyente de la materialidad con pasión sensual y una visión incorrcta, el peligro de los grandes infiernos niraya–avīcis acompañará a ese placer en toda su amplitud. ¿Por qué? Porque siempre que se encuentre presente la pasión sensual y la visión incorrcta, jamás se estará libre de los los peligros de los grandes infiernos niraya–avīcis.
En el agragado de las sensaciones, si se disfrutase de una vista, de un objeto visible, bueno o malo, como yo estoy contento, como estoy encantado, es decir, del 



placer de procurar una sensación agradable mediante el contacto visual. Ese placer de apegarse contendría los graves peligros de los grandes infiernos en su totalidad. [En cuanto al sonido, el olor, etc., también debería entenderse de la misma manera].
En el agregado de la percepción, el disfrute y el apego en calidad de yo sé cuál es, sé qué es; yo lo recuerdo, no lo olvido corresponderá al disfrute–apego del agregado de la percepción.
En el agregado de las formaciones mentales, sus realidades son numerosas; aquí sólo se mencionarán algunas destacables.
	1. 	Yo poseo contacto mental [disfrute del  contacto–phassa)
	2. 	Incito, tengo intención, no tengo intención [disfrute de la voluntad–cetani)
	3. 	Mi mente está tranquila [disfrute de la unidireccionalidad mental–ekaggatā]
	4. 	Me importa [disfrute mental, manasikārā]
	5. 	Pienso, tengo muchos pensamientos [disfrute de vitakka]
	6. 	Estoy pensando sobre tal y cual objeto, una y otra vez [disfrute de pensamientos discursivos–vicāra]
	7. 	Me gusta, estoy bastante satisfecho [disfrute de la satisfacción–pīti]
	8. 	Me esfuerzo mucho, hago mucho esfuerzo [disfrute de esfuerzo–vīriya]
	9. 	Quiero algo así; Quiero hacerlo; Quiero hablar; Quiero ver; Quiero oír; Quiero ir, etc., [disfrute del deseo–chanda)
	10. 	Me gusta, quiero, anhelo, etc., [disfrute en la codicia–lobha]
	11. 	Estoy enfadado, [disfrute del odio–dosa)
	12. 	No puedo entender, no puedo percibir, no puedo ver [disfrute de la ilusión– moha]
	13. 	Tengo fe y confianza en [el disfrute de la confianza y la fe–saddhā]
	14. 	Pongo atención [disfrute de la atención plena–sati]
	15. 	Me avergüenzo de los males, estoy disgustado [disfrute de la vergüenza–hiri]
	16. 	Temo, me asusto [disfrute del miedo, del temor–ottappa]
	17. 	Ofrezco algo [disfrute y apego hacia la caridad y la generosidad–dāna]
	18. 	Yo adopto los preceptos [apego a la moralidad–sīla)


	19. 	Yo conozco, soy capaz, soy lúcido, yo preveo [apego a la sabiduría] 
Estos apegos contienen los peligros los grandes infiernos niraya–avīcis.
En el agregado de la consciencia, [apego como yo pienso; lo sé; mi consciencia; mi mente] Todos estos apegos contienen los peligros los grandes infiernos. 
Deboeentenderse que el apego de los Devas, a sus cuerpos con pasión sensual y una visión incorrecta, el apego de los Brahmās a su cuerpo con pasión sensual y una visión incorrecta también contienen conjuntamente los peligros de los grandes infiernos y de ciclo de renacimientos del saṃsāra.
[Ésta ha sido la exposición sobre cómo el cuerpo humano, la felicidad humana, el cuerpo Deva, la felicidad Deva, el cuerpo Brahmā, la felicidad Brahmā, se encuentran simplemente asociados al infierno].
Así, quien tema del peligro del ciclo de renacimientos, del saṃsāra, no podrá encontrar refugio bajo el estado de un ser humano, Deva o Brahmā. Para él, sólo la cesación del devenir de los cuerpos de seres humanos, Devas y Brahmas corresponderá a un verdadero refugio.
[Éste ha sido el capítulo que trata sobre la exposición de la aliviante felicidad, carente de sufrimiento, de disfrute, de felicidad, de sensaciones agradables, correspondiente a la verdadera felicidad, vinculada con la palabra anicca, impermanencia).
En Pāḷi, a la tortura de los pañcakkhāndhā–dukkhā se le denomina sufrimiento. Estos 5 agregados constituyentes de la existencia han torturado a los seres con dolores corporales y mentales, con la opresión de dukkha–dukkha; los han torturado con las insatisfactorias formaciones, con la opresión de los saṅkhārā–dukkhas; los han torturado mediante el cambio, mediante la opresión viparināma.
Ejemplo
Quienes deseen durante este año conseguir arroz, maíz, judías, guisantes y sésamos tuvieron que tomarse la molestia de trabajar mucho, de mantener las semillas, incluso, desde el año pasado.
Al año siguiente tendrán que esforzarse mucho para arar, con búfalos y bueyes; cuando llueva, tendrán que lidiar con el problema de limpiar los campos, sembrar y cultivar; con el trabajo de almacenamiento, el trabajo de cosechar y recolectar los granos  cuando el arroz esté maduro, con el trabajo de separar los granos del tallo y ponerlos en los graneros.

Todo tipo de problemas, empezando con la preservación de las semillas desde el año previo hasta poner los granos en los graneros, al siguiente año, corresponderán simplemente a las formaciones–saṅkhārās del arroz, maíz, guisantes y sésamos que se hayan almacenado en los graneros.
Además, las dificultades de sacarlas de los graneros y secarlas al Sol, machacarlas, molerlas y cocinarlas, las molestias de meterlas a la boca, de que pase por la garganta y llegue al estómago, etc., corresponderán también a las formaciones de los saṅkhārā–dukkhas del arroz, al sufrimiento debido a estas formaciones.
Cada grano de arroz se convertirá en un grano de arroz cocido para ponerlo en la boca, sólo después de que se haya asumido la molestia de mantener el arroz en los graneros y de más de mil o decenas de miles de problemas, los saṅkhārā–dukkhas, las formaciones de sufrimiento. Por ello, cada grano de arroz cocido torturará a los seres que no puedan vivir sin arroz con más de mil o decenas de miles de saṅkhārā–dukkhas, de formaciones de sufriminto.
[Esto corresponde a los saṅkhārā–dukkhas, 
al sufrimiento la formación de con respecto al arroz cocido].
Desde el cultivo de semillas a partir del año pasado, a través de todo tipo de trabajos, sólo para conseguir arroz, maíz, guisantes y judías, se convertirán en simplemente perecederos cuando se enfrenten ante otros peligros.
Antes de que llegue a una boca, habrán existido muchos hechos y condiciones para que el arroz perezca, más de mil o diez mil eventos. Si se enfrentasen a los peligros de un incendio, inundación, ladrones, etc., o si la lluvia y el viento no lo favoreciera, si alguna situación saliese mal, se producirían muchos sufrimientos físicos y mentales.
[Éste correspondería al viparināma–dukka del arroz, al sufrimiento debido al cambio].
Esto también se hará visible al apreciar la naturaleza perecedera de las semillas, etc., al encontrarse con la condición perecedera, susceptible de perjuicios; ante el problema de mantener los granos en los graneros para protegerlos de dichos perjuicios; ante el problema de mantenerlas seguras, de preocuparse por el arroz con la idea de que la condición perecedera pudiese llegar.
[Esto también correspondería al viparināma–dukkha del arroz, al sufrimiento debido al cambio]
Ese arroz se destruirá gravemente al masticarse. Al llegar al estómago si no se puediese digerir correctamente, por tener problemas con diferentes tipos de 


enfermedades, inclusive si se digiriese correctamente, podrían surgir diferentes tipos de sufrimiento relacionados con las heces, la orina, la flema, etc.
[Éste sería el último viparināma–dukkha, sufrimiento debido al cambio].
Dukkha–dukkha, el sufrimiento intrínseco se mezcla con (1). saṅkhārā–dukkha, la formación de sufrimientos del arroz cocido, comenzando con la conservación de las semillas y ponerlas en la boca como un bocado de comida y (2). los 3 tipos de viparinãma–dukkha del arroz mencionados, el sufrimiento del cambio.
Así, ese arroz torturará a los seres que no puedan vivir sin él, (i). con su sufrimiento intrínseco; (ii). los torturará también con el sufrimiento de la formación; y (iii). también los torturará con el sufrimiento del cambio. Mientras éstos no puedan vivir sin arroz, esos 3 tipos de sufrimientos los acompañarán durante renacimientos sucesivos. No podrán vivir sin arroz muy prontamente antes de superar estos 3 tipos de sufrimientos.
[Éste ha sido el ejemplo; incluso entonces se encontraba incluido en el 
agregado constituyente de la materialidad].

(a). 	Un ser mundano, puthujjana, que deambule por el ciclo de renacimientos, el saṃsāra, podría ser comparado con el agricultor.
(b). 	Cada renacimiento de su cuerpo existente se podría comparar con el rendimiento de arroz, maíz, guisantes, judías y arroz cocido cada año.
(c). 	El sufrimiento de las formaciones como la realización y desarrollo de la generosidad, moralidad y el desarrollo de la meditación, dāna, sīla y bhāvanā, durante el renacimiento previo, deseando un cuerpo nuevo y renovado en cada existencia, se podría comparar con el sufrimiento de mantener las semillas durante el año previo.
(d). 	El sufrimiento o la dificultad de vivir en la siguiente vida, existencia.
1. 	Durante el ciclo de renacimientos, cada existencia como ser humano, cada existencia como Deva, cada existencia como Brahma sería similar al campo de arroz, de maíz, de judías de guisantes, de cada año.
2. 	Para obtener nuevos agregados de la existencia en la siguiente existencia, bhava, los sufrimientos de la formación como la 



generosidad, practicar la moralidad y desarrollar la absorción de los jhānas, serían similares a los trabajos que comienzan con el cultivo de las semillas de arroz, maíz, judías y al trabajo de arar y cultivar la tierra.
3. 	El renacimiento como ser humano, Deva o Brahmā en una próxima existencia sería similar a los brotes del arroz, maíz y guisantes 
4. 	En la siguiente existencia, los sufrimientos de las formaciones, sañkhāra–dukkhas, es decir, la dificultad de vivir tras el renacimiento hasta el final de la vida, sería similar a la dificultad de regar incesantemente el campo de arroz, maíz, guisantes y judías.
5. 	La riqueza obtenida actualmente sería similar al cultivo de maíz, guisantes y judías.
6. 	La sensación agradable, placentera y feliz, pīti–somanassa–sukha–vedanā en esa existencia sería similar al sabroso sabor del arroz y
7. 	El sufrimiento del arroz a través del cambio, viparināma–dukkha en esa existencia sería similar al arroz y al curry, cuyo color, olor y sabor habrían desaparecido en la boca tras masticarlos.
8. 	La muerte sería similar al acto de eliminación del excremento y la orina.

Tras el renacimiento, la naturaleza del cambio, viparināma, la cualidad de ser perecedero en cualquier momento, en cualquier ocasión cuando sean favorables tales condiciones perecederas, siempre acompañará a los seres.
Por lo tanto, (1). el sufrimiento del cambio, viparināma–dukkha, es decir, el perecimiento que se da cuando se dé la oportunidad de morir además del sufrimiento de las enfermedades y (2). el sufrimiento del cambio, vipannāma–dukkha, que se produciría al esforzarse por librarse de los estado de perdición, etc., también deberán entenderse de la misma manera que en el ejemplo.
El sufrimiento intrínseco, dukkha–dukkha, que siempre acompañará al sufrimiento de la formación; el sufrimiento intrínseco que siempre acompañará al sufrimiento del cambio; estos sufrimientos intrínsecos también deberían ser entendidos correctamente.



Así como un hombre que disfrutase del arroz sería torturado por él con estos 3 tipos de sufrimiento; así mismo, un hombre que disfrute del cuerpo de un ser humano, Deva o Brahmā será torturado por dichos cuerpos, por los 5 agregados constituyentes de la existencia, con los 3 tipos de sufrimiento de cada existencia.
Así como un hombre que no estuviese libre de disfrutar de la cosecha, de las judías ni del sésamo durante incalculables años sería torturado cada año con los 3 tipos de sufrimiento; así mismo, un ser mundano puthujjana será torturado cada existencia y durante incalculables renacimientos con estos 3 tipos de sufrimiento. Sólo cuando venza y trascienda el placer de su cuerpo estará libre de estos 3 tipos de sufrimiento.
Por lo tanto, para un hombre que tema de los 3 sufrimientos y pueda liberarse de ellos, no existirá refugio en ninguna existencia humana ni en su cuerpo; tampoco existirá refugio en una existencia Deva ni en su cuerpo, tampoco existirá refugio en ninguna existencia ni cuerpo Brahmā. La cesación o término de esas existencias como ser humano, Deva o Brahmā, sólo el incondicionado asaṅkhata–nibbāna, corresponderá al verdadero refugio para quien desee liberarse de esos 3 sufrimientos.
[Esta ha sido la exposición de la felicidad del alivio de santi–sukha, relacionada con la palabra pañcakkhandhā–dukkhā, que ni el sufrimiento ni el disfrute, ni el interés, ni la sensación agradable y satisfactoria podría, en realidad, compararse con semejante  felicidad suprema].
Las siguientes palabras también deberían entenderse detalladamente con respecto a la misma falicidad.

Pañcakkhandhā Roga
Puesto que siempre existirán sufrimientos en calidad de dolor, vejez y muerte, los 5 agregados constituyentes de la existencia de un ser humano, Deva o Brahmā corresponderían simplemente a graves enfermedades. Por lo tanto, la cesación o término a estos 5 agregados constituyentes de la existencia corresponderán, en efecto, a una verdadera felicidad.
En la historia de Jivaka, véase como en el banquero de Rājagaha, quien sufría de una grave enfermedad, tuvo que abandonar la dicha de su vida — la felicidad de la riqueza 



de un banquero, de un monarca, de un único gobernante, de un Rey Cakkavatti — para poder disfrutar de la obtención de santi–sukha, de la felicidad del alivio, de la cura y alivio de aquella terrible enfermedadad. Por ello, el Buddha afirmó:
yaṃkiñci vedayitaṃ, 
sabbaṃ taṃ dukkhasamiṅ.
Todos los sufrimientos y placeres 
corresponderán simplemente al sufrimiento de dukkha .   	[Significado]
La ausencia de inclusive algún rastro de sensación de sufrimiento o placer corresponderá a una verdadera felicidad, esto es lo que eso significa. [También en los 37 términos restantes debería entenderse lo mismo. Como las discusiones sobre el nibbāna serían demasiadas, los términos restantes no se explicarán aquí en detalle].
Si se deseara saber algo más sobre las cualidades infinitas del nibbāna, sobre la cesación o el término de los 5 agregados constituyentes de la existencia, de la mentalidad–materialidad, nāma–rūpa, es decir, del renacimiento como ser humano, Deva o Brahmā; debería intentarse discernir en detalle y claramente el significado de estos 40 términos sobre el desarrollo de bhāvanā.
En este mundo, así como existen 2 dhammas, es decir, iṭṭa–sampatti [1. iṭṭha–dhamma = sentido deseable / sampatti–dhamma = sentido de completitud] y aniṭṭha–vipatti [aniṭṭha–dhamma = sentido indeseable / vipatti dhamma = sentido de incompletitud, destrucción), la completitud deseable y la incompletitud indeseable, la destrucción, el surgimiento y el desarrollo de la completitud deseable, todos éstos corresponderían a una noble felicidad; su disminución y desaparición corresponderían a sufrimientos menores. La disminución y desaparición de la incompletitud indeseable, su destrucción, corresponderían a una noble felicidad. Su surgimiento y desarrollo corresponderían a sufrimientos menores.
Como los 5 agregados constituyentes de la existencia, los renacimientos de un ser humano, Deva o Brahmā, poseen brevemente 40 defectos, de acuerdo con los 40 términos sobre bhāvanā y con los infinitos defectos en detalle; éstos corresponderían, realmente, a la incompletitud indeseable, a su destrucción. Por lo tanto, su presencia correspondería simplemente a un sufrimiento menor; su simple ausencia correspondería a una noble felicidad. No existiría nada más que discernir con respecto a su ausencia.



Ejemplo
Supóngase un hombre que sufriese de lepra y asma, que siempre sufriese sin cesar, sin el descanso de ningún alivio, ni siquiera por una hora e incluso ni por un momento, durante el incalculable ciclo de renacimientos, gimiendo impacientemente. Si esas lepras y asmas se curasen completamente, ese cuerpo también desaparecería para siempre; ya no habría más devenir sobre nada y, de hecho, se truncaría y desaparecería.
1. 	Este hombre con una tortura incesante por la lepra y el asma que viva durante largos días, meses, años y renacimientos durante ciclos estelares.
2. 	Con la cesación y el alivio de la lepra y el asma, con la desaparición total y el truncamiento definitivo. 
P. 	De estos dos, ¿Cuál correspondería a la felicidad para él? ¿Cuál sería el sufrimiento? ¿Cuál querría él conseguir? ¿Cuál querría abandonar? ¿Qué sería aquello que debería ser alabado como noble?
R. 	En la desaparición y truncamiento (ucchinna), ni siquiera habría un rastro de sufrimiento; no existiría ni sufrimiento ni tampoco placer; no habría preocupación ni cansancio en lo absoluto; ni sufrimiento ni disfrute ni placer alguno. Por lo tanto, la desaparición y el truncamiento1 (ucchinna) de la lepra y el asma corresponderían al único refugio para la felicidad. Sólo se desearía esa desaparición y ese truncamiento (ucchinna). Para él, sólo aquellas desapariciones y truncamientos (ucchinna) deberían ser alabados como noble. 	[ejemplo]

En el Patisambhidāmagga Pāḷi
Como se ha dicho: "paneakkhande aniccato dukkhatao… pa... saṃki–lesikadhammato, existen 40 defectos temibles2 (ādinava). Esos 5 agregados constituyentes de la existencia, que corresponden a los renacimientos de seres humanos, Devas y Brahmās, se encuentran colmados de esos temibles defectos. El hombre que viva con esas lepras y asmas sólo estará destinado a sufrir estas enfermedades. Por otro lado, los portadores de los 5 agregados constituyentes de la existencia, que deambulen a través del ciclo de renacimientos, del saṃsāra, al ser impermanentes, no podrán vivir para siempre ni como ser humano, Deva o Brahmā, sino caer en los infiernos apāya–nirayas, una y otra vez; nunca encontrarán alivio ni siquiera durante un respiro, sino sufrimientos en los fuegos 


del infierno, una y otra vez, durante 100,000 años, etc.; vivir con lepra dentro de un hogar humano durante 100 años sería mejor que vivir dentro de las llamas del infierno durante una sola hora.
En la  historia del Temiya Jātaka, mientras nuestro futuro Buddha gobernaba el país, la ciudad de Bārānasi, durante veinte años tuvo que sufrir en el infierno ussada–niraya durante 80,000 años. Sin mencionar nada con respecto a seres comunes. ¿Por qué es así? Por la impermanencia–anicca.
Por lo tanto, de esos 40 temibles defectos1, (1. defectos = ādinavas), inclusive, en lo que respecta a la impermanencia–anicca, sólo estos 5 agregados constituyentes de la existencia correspondientes a seres humanos, Devas y de Brahmās serían mucho más temibles. El mahā–asaṅkhata–nibbāna, la cesación o el fin de esos 5 agregados constituyentes de la existencia, muy más temibles, no debería ser degradado como inexistencia, mera nada, abhāva–matta, que no deba ser alabado; no debería ser degradado como vano. No debería ser degradado como si no mereciera cualidades tan profundas, difíciles de conocer, como paz, noble felicidad (gambhira duddasa duranubodha, santa, paṇita, paramasukha) tal como se indica en los Textos.
En el interminable ciclo de renacimientos, anamatagga–saṃsāra, tan grandes han sido los defectos de los 5 agregados constituyentes de la existencia; tan grandes han sido las glorias del alivio de la cesación. Tan grande ha sido el dominio del sufrimiento–dukkha; tan grande ha sido el dominio de esa aliviante felicidad de la cesación.
[Este ha sido el capítulo sobre la exposición de los 40 desarrollos meditativos (bhāvanā) para la adquisición de un claro entendimiento del sentido del alivio; santi corresponde a una noble felicidad, a un parama–sukha, a ni sufrimiento ni disfrute].
[Aquí termina el significado sobre la noble felicidad].
[Aquí termina el capítulo detallado sobre Vithārakanda].

[image: Diagram

Description automatically generated]

2



[bookmark: _Toc222169094]Nānāgantha nāṇāvāda visodhanakanda
El Capítulo sobre Diferentes Libros, 
Diferentes puntos de vista y enmiendas

Diferentes puntos de vista sobre el Itivuttaka Pāḷi
Ahora se expondrá el Tercer Capítulo sobre diferentes libros, diferentes puntos de vista y enmiendas. En algunos Textos Pāḷi, los maestros poseen diferentes puntos de vista y han escrito algunas de sus propias interpretaciones al respecto. Esos Textos Pāḷi serán reproducidos aquí y también se mostrarán sus opiniones; también se expondrá nuestra opinión al respecto; se puede adoptar la que se prefiera.
Dvemā bhikkhave nibbānadhātuyo, katamādve, saupādisesā 
ca nibbānadhātu, anupādisesā ca nibbānadhātu.
Idha bhikkhave bhikkhu arahaṃ hoti khināsavo, tassa 
tiṭṭhanteva pañcindriyāni, yesaṃ avighātattā manāpampi 
paccanubhoti, amanāpampi paccanubhoti, manāpāmanā–
pampi paccanubhoti, tassa yo rāgakkhayo, dosakkhayo 
mohakkhayo, ayaṃ vuccati bhikkhave saupidisesā nibbāna dhātu
katamā ca bhikkhave anupādisesā nibbānadhātu.
Idha bhikkhave bhikkhu arahaṃ hoti khināsavo tassa idheva 
sabbavedayitāni siti bhavissanti ayaṃ vuccati bhikkhave 
anupādisesa nibbānadhātu.
Dve imā cakkhumatā pakāsitā nibbānadhātu anissitena tādinā, 
ekāhi dhātu idha diṭṭhadhammikā saupādisesā bhavanetti–
saṅkhayā, anupādisesā samparāyikā yamhi nirujhanti bhavāni sabbaso.
[Itivuttaka Pāḷi,
reproducido aquí dejando a un lado algunas palabras inesenciales]
(a). 	yo rāgakkhayoti rāgassa khayo khinākāro, abhāvo, accanta–manuppādo.
(b). 	siti bhavissantiti accantarūpasamena saṅkhārā daratha 
paṭi–passaddhiyā sītali bhavissanti, appati–sandhi–
kanirodhena niru–jjhissantīti attho.
(c) 	diṭṭhadhammikāti imasmiṅ attabhāve bhavā vattamānā.

(d) 	sampariyikāti samparāye khandhabhedato parabhāge
 bhavā vattamānā.
[Palabras esenciales del Comentario]

En referencia al pasaje Pāḷi: "ekāhi dhātu idha diṭṭha dhammikā saupādisesā, anupādisesā samparāyikā" y al Comentario: "yo ragakkhayoti rāgassa khayo, khinākāro, abhāvo, accantama–nuppādo. diṭṭhadhammikāti imasamiñ attabhāve bhavā vattamānā samparāyikāti samparāye khandhabhedato parabhāge bhava vattamānā," los 2 nibbānas que provienen de este Texto Pāḷi son incondicionados, asaṅkhata–dhammas, sólo 2 abhāva–paññattis, sólo conceptos vacíos. Si no surgiesen más contaminaciones, al abhāva–paññatti se le denominaría saupādisesa–nibbāna; si no apareciesen más los 5 agregados constituyentes de la existencia, al abhāva–paññatti se le denominaría anupādisesa–nibbāna.
Estos no corresponden a los 2 asaṅkhata–nibbānas, a nirodha–saccā, a la noble verdad de la cesación del sufrimiento, tal como se menciona en el Abhidhammattha–Saṅgaha. Como ese asaṅkhata–nibbāna, ese nirodha–saccā último, esa noble verdad sobre la cesación del sufrimiento, correspondería sólo a un dhamma que existiría para siempre, no debería denominársele diṭṭhadhammikā ni samparāyikā. Como estos se tratan de bhāva–dhammas, prominentes en el sentido último, no debería denominárseles tampoco rāgassa khayo khinākāro abhāvo. 
[Ésta es la opinión de algunos maestros sobre ese Texto Pāḷi]
Otra visión de algunos maestros
De los 2 nibbānas provenientes de este Texto Pāḷi, saupādisesa–nibbāna correspondería al término de las impurezas, a akhīnakāra–paññatti y a la simple ausencia de impurezas, abhāva–pañatti. Por ello, en el Comentario se comenta como "rāgassa khayo khīnākāro abhāvo."
Por otro lado, anupādisesa–nibbāna correspondería a una verdad última, al asaṅkhata–mahā–nibbāna. Ese gran nibbāna se expone como "samparāyikā." En el Comentario también se comenta como:
"samparāyikāti samparāye khandhabhedato parabhāge bhavā vattamāna"



samparāyikāti	= samparayika significa
bhavā vattamānā	= el nibbāna que se convierte
samparāye parabhāge	= poco después
khandhabhedato	= de la descomposición del cuerpo  
 	[significado]

Refiriéndose a este Pāḷi y a su Comentario, el nibbāna, la verdad última, no habría sido el único que habría existido desde el previo ciclo de renacimientos, ciclo estelar. Cada nibbāna habría surgido individualmente bajo un estado muy sutil sólo después de la cesación de cuti–citta, de la conciencia de la muerte de cada Buddha, de cada Buddha solitario y de cada arahat, al consumar el parinibbāna. Poco después de surgir, ya que sus nibbānas existirían para siempre, a los nibbānas se les denominarían nicca dhuva sassata, permanentes, firmes, perdurables para y por siempre.
[Ésta es la opinión de algunos maestros sobre ese Texto Pāḷi].
Nuestra opinión
En este Texto Pāḷi, para saupādisesa–nibbāna, también aparece el pasaje "tassa yo rāgakkhayo". Además, para anupādisesa–nibbāna le sigue el pasaje "tassa yo rāgakkhayo". En el Comentario, el único pasaje anterior se comenta como "yo rāgakkhayoti ragassa khayo, khīnākāro, abhāvo, accantamanuppādo", mientras que el segundo pasaje no se comenta de ninguna manera.
1. 	Si el segundo pasaje tuviera un significado especial muy diferente al anterior, el segundo pasaje habría sido comentado específicamente; no obstante, el segundo pasaje no habría sido comentado de ninguna manera. Ésta es una realidad fáctica.
2. 	En el pasaje “sāgassa khayo, khīṇākāro, abhāvo, accantamanuppādo”, el último término accantamanuppādo corresponde al nombre de paramattha asaṅkhata mahānibbāna. Ésta es otra realidad fáctica.
3. 	Ese mahā–nibbāna seguirían presente y existiría cuando los 5 agregados constituyentes de la existencia de un arahat estuviesen presentes y existiesen. Además, tras la fragmentación de su cuerpo, el mahā–nibbāna seguiría presente y existirá. Por lo tanto, el mahā–nibbāna merecería ser denominado diṭṭha–dhammikā. Ésta es otra realidad fáctica.



4. 	En el Comentario, se comenta también mahā–nibbāna sólo bajo los términos "bhava, vattamāna" los cuales transmitirían el significado de "presencia y existencia"; no se comenta con los términos "uppanna, jāta." Ésta es otra realidad fáctica.
Debido a estas realidades fácticas mencionados anteriormente, hemos decidido que los 2 nibbānas en este Texto Pāḷi y los 2 nibbānas en el Comentario Sammogavisodani, en el Comentario Visuddhi Magga y en el Abhidhammattha Saṅgaha corresponden también a lo mismo, a un paramattha–asaṅkhata–nibbāna.

La visión de los Maestros
Los maestros aceptan la conversión hacia el estado paramattha–asaṅkhata–mahānibbāna sólo después de la cesación de los khandhā–kammaja–rūpas, de la materialidad producida por el kamma de un arahat. En opinión deellos, aunque se consumase la etapa de un arahat, como aún no habría ningún nibbāna antes de su cutikammaja–rūpa, ninguna cesación de materialidad producida por el kamma, no debería afirmarse que “él habría consumado el nibbāna, habría alcanzado algun nibbāna, que él sea quien haya consumado el nibbāna”. Simplemente se prevee que el nibbāna surgiría en el futuro, inmediatamente después de la cesación de su materialidad producida por el kamma, cutikammaja–rūpa. A esto se refieren ellos.
De las 2 cesaciones, es decir, la cesación de las impurezas y la cesación de los khandhās, de los agregados constituyentes de la existencia: en el instante del noble sendero y de la noble fruición, magga–phala, cesarían todas las impurezas. En ese momento, el paramattha–asaṅkhata–mahānibbāna aún no estaría presente; ese arahat aún no estaría libre del sufrimiento del renacimiento, jāti–dukkha, es decir, del surgimiento de algunas enfermedades y otros padecimientos, del surgimiento de varios e indeseables tipos de sufrimiento físico; aún no estaría libre tampoco del sufrimiento de la vejez, jarā–dukkha; tampoco de māraṇa–dukkha, aún no habría sido aliviado del sufrimiento de la muerte; aún no estaría libre del sufrimiento de portar su cuerpo; aún no estaría libre de los peligros del fuego, los diluvios, los tiranos, los ladrones y delincuentes, etc.
No existirá ningún tipo de peligro–sufrimiento, dukkha–bhaya en el paramattha–asaṇkhata–mahānibbāna. El arahat viviría aún con el sufrimiento infinito 



de los peligros; sólo cuando su cutikammaja–rūpa cesase y ese cuerpo desapareciese, dichos peligros–sufrimientos cesarían en su totalidad. Sólo entonces  surgiría el nibbāna y podría afirmarse: "él ha consumado el nibbāna, ha alcanzado el nibbāna."
[Ésta es la opinión de los Maestros].
[Aquí terminan las diferentes interpretaciones sobre el Itivuttaka Pāḷi].

La Cesación de las Impurezas Corresponderá a la Cuestión Principal
De las 2 cesaciones, es decir, de la cesación de las impurezas y de la cesación de los khandhās, los 4 agregados constituyentes de la existencia; sólo la cesación de las impurezas será, sin duda, lo principal. Por otro lado, la cesación de los khandhās corresponderá siempre y solamente a un seguidor de los anterior.
Si un hombre que intentase matar a un árbol venenoso sólo le cortase el tronco, las ramas y hojas, sin cavar ni cortar sus raíces, no sería lo suficientemente apto como para ser denominado el asesino de un árbol venenoso. Sin cortar el tronco, ramas,  hojas, el sólo el hombre que arrancase las raíces, las cortase, las redujese a cenizas y las tirase en su totalidad, correspondería, en realidad, al asesino del árbol venenoso. La destrucción de las raíces sería aquí lo principal. La destrucción del tronco, de las ramas y hojas será siempre la seguidora de la destrucción de las raíces.
El dhamma expuesto junto con los diveros ejemplos sobre árboles, un gran fuego y una lámpara de aceite de los diez Suttas del Nidānavagga Saṃyutta Pāḷi, demuestra que la única forma de destrucción de las raíces de las contaminaciones mentales corresponderá a la cuestión principal de la Enseñanza, la que se ha expuesto claramente en el segundo capítulo de este Manual sobre el Nibbāna, Nibbāna Dīpanī.
Además, en el Abhidhamma Saccavibhaṅga Pāḷi, nirodha saccavibhaṅga, también aparecen 60 varas–sentencias sobre el nirodhasaccavibhaṅga; "Cakkhuṅ loke piyarūpaṃ sāta–rūpaṃ, etthesā tanhā pahiyamānā pahiyati, nirujhamānā nirujhati", etc., el cual expone principalmente la cesación y alivio de las impurezas.
De la misma manera, en el Mahāsatipatthāna Sutta, Dighanikāya; Mahāsatipatthāna Sutta, Satipatthāna Samyutta, Majhima–Nikāya, etc., se reproduce también y principalmente la cesación y el alivio de las impurezas. Más aún, esto también se da en el Dhamma Cakkappavattava Sutta, Nirodha Sacca Niddesa —



(a). 	taṭṭha katamaṃ dukkhanirodha ariyasaccaṃ
(a). 	yo tassāyeva tanhāya asesa virāganirodho, cāgo, patinissaggo, mutti, anālayo —ahí aparece principalmente sólo la cesación–alivio de las impurezas. Además, esto se da a lo largo de los Suttas del Suttanta Piṭaka:
(b). 	nibbānaṃ nibbānanti āvuso vuccati, katamaṃ tarh nibbānanti.
(b). 	yo kho āvuso rāgakkhayo, dosakkhayo, moha–kkhayo, idaṃ wccati āvuso nibbānaṃ, etc., al exponerse así el nibbāna, aparecen muchos casos en los que se expone principalmente la cesación–alivio de las impurezas.
Por lo tanto, el paramattha–asaṅkhata–nirodhasaccā–mahānibbāna debería consumarse no sólo con la cesación–alivio de los agregados constituyentes de la existencia, cuti–khandhā, de los arahats, sino también por medio de la cesación–alivio de las impurezas.
Esto debería consumarse no sólo con la cesación–alivio de las 1,500 impurezas sin residuos; además, al consumar el sotāpatti–magga, con la total cesación–alivio de algunas impurezas como sakkāya–diṭṭhi, la visión identitaria de la personalidad, etc., sin volver a aparecer nunca más, estará incluido el paramattha–asaṅkhata–nirodha–saccā–mahā–nibbāna.
Para el entrante a la corriente, sotāpanna, la cesación–alivio de los apāya–khandhās y de los innumerables khandhas tras 7 renacimientos, estará contenida junto y al mismo tiempo en la cesación–alivio de algunas impurezas como sākkāya–diṭṭhi (visión identitaria de la personalidad), etc. Esa completa cesación–alivio de los interminables bhava–khandhas, los agregados constituyentes de la existencia, del ciclo de sufrimientos–saṃsāra, corresponderá también al paramattha–asaṅkhata–nirodha–saccā–mahā–nibbāna.
Pregunta 	: ¿Quiénes consuman al mismo tiempo los 2 tipos de cesación–alivio?
Respuesta 	: Los dos consumaciones cesación–alivio les llegará al mismo tiempo al entrante a la corriente, al sotāpanna. 
P	: ¿Quién consumaría la segunda cesación–alivio?
R 	: La consumaría el entrante a la corriente, el sotāpanna,.



P	: ¿Quién ha consumado esas dos consumaciones cesación–alivio, este muy auténtico estado?
R 	: El entrante a la corriente, lo ha consumado el sotāpanna.
[Aquí termina cómo sólo la cesación–alivio
de las impurezas representará la cuestión principal].
A continuación se hará una comparación de los sufrimientos restantes con los que ya hayan cesado.

Comparación de los vaṭṭa–dukkhas, del ciclo de sufrimientos restante
con los sufrimientos que ya hayan cesado
La comparación del ciclo de sufrimientos–vaṭṭa–dukkha restantes por encontrar al convertirse en sotāpanna, con el ciclo de sufrimientos–vaṭṭa–dukkha que ya hayan cesado y con los cuales no se encontrarán más, debería entenderse a través de estos suttas, los cuales serán expuestos a continuación. Estos aparecen en 11 Suttas del Abhisamayavagga, Nidānavagga Saṃyutta Pāli. ¿Cómo?
Primer Sutta
Pregunta: 	El Buddha, habiendo puesto algo de polvo en una de sus uñas, preguntó  a los bhikkhus: "Bhikkhus, ¿qué es mucho más abundante, el polvo entre mis uñas o el polvo de todo el planeta tierra?"
Respuesta:  	“Si se comparase el polvo de toda la tierra, el polvo entre sus uñas sería demasiado pequeño; no sería digno de comparación', dijeron los bhikkhus.
"Bhikkhus, de la misma manera, si los sufrimientos vaṭṭa–dukkhas en las 7 vidas restantes del entrante a la corriente, del sattakkhattuparama–sotāpanna–puggala, se comparasen con los sufrimientos vaṭṭa–dukkhas futuros que ya habrían cesado con su liberación, los  sufrimientos vaṭṭa–dukkhas en los 7 renacimientos restantes serían demasiado escasos. No serían ni siquiera aptos de ser comparados", dijo el Buddha.
Evaṃ mahiddhiko kno bhikkhave dhammābhi–samayo evaṃ mahiddhiko dhammacakkhu patilabho.
 	[Texto Pāḷi esencial del primer Sutta]



Bhikkhave	= bhikkhus
dhammābhisamayo	= La Iluminación de las Cuatro Nobles Verdades
evaṃ mahiddhiko	= tiene tal poder.
dhammacakkhu paṭilābho evaṃ mahiddhiko 
= la consumación del sotāpātti–magga, del ojo de la sabiduría, es de semejante y gran poder. 
 	[Éste es el significado].

Así, la consumación del entrante a la corriente tan pronto como se convierta en un entrante a la corriente, es decir, el alivio de los eternos sufrimientos vaṭṭa–dukkhas futuros, ya ha sido expuesta por el Buddha. Esa consumación, alivio, corresponderá al paramattha–asaṅkhata–nirodhasaccā–mahā–nibbāna. Ese alivio de los eternos sufrimientos vaṭṭa–dukkhas futuros corresponderá al mismo alivio que llegará a tal persona.
Quien ya haya desarrollado las perfecciones–pāramis a través de muchos renacimientos, durante muchos ciclos estelares, solo entonces consumará la cesación–alivio de algunas impurezas como la visión identiraria de la personalidad, etc., consumará la cesación–alivio de los eternos sufrimientos vaṭṭa–dukkhas. Éste se detenendrá con el incomparable y gran interés por el placer–pīti–somanassa, con el pensamiento: “Ya he consumado, alcanzado la cesación–alivio de tales o cuales corrupciones. Ya he consumado, alcanzado la cesación–alivio de tales o cuales sufrimientos–vaṭṭa–dukkhas".
Ejemplo: 
El juez de un tribunal condenó a un criminal a cadena perpetua. Tras cuatro o cinco días, este criminal obtuvo una orden de amnistía y fue liberado tras sólo siete días de prisión a partir del amanecer de ese mismo día. La prisión de por vida que tendría que soportar se alivió al mismo tiempo con la orden de amnistía. Éste obtuvo ese alivio, alcanzó ese alivio. El alivio tras siete días se sintió no sólo después de siete días. Este criminal se sintió muy encantado con la idea: "Sólo tengo siete días de sufrimiento–dukkha. Ya he sido liberado de mi futuro sufrimiento–dukkha".



Otro ejemplo.
Un hombre fue castigado con siete días de prisión por el robo de un kyat. Además, ese mismo día, cuando fue demandado por otro hombre, fue castigado con siete meses de prisión por el robo de cien kyats. Además, el mismo día en el que el otro hombre lo demandó, fue castigado con siete años de prisión por el robo de mil kyats. Ese mismo día, fue enviado a prisión. Ese mismo día, también obtuvo la orden de amnistía y fue liberado inmediatamente de los siete años y siete meses de prisión; solo le quedaron entonces siete días de prisión.
También en este ejemplo, el sufrimiento de siete años y siete meses de prisión cesó y se alivió por completo con la orden de amnistía. El delincuente recibió dicho alivio; lo alcanzó.
Otro ejemplo
Un hombre debe 100,000 kyats. De cualquier manera, él lo paga y sólo le quedó 7 kyats por pagar. Entonces, tuvo que preocuparse sólo por 7 kyats, no más por 99,993 kyats; se sintió entonces aliviado. Él consiguió dicho alivio, lo obtuvo.
Otro hombre sufría gravemente de 1,000 forúnculos por todo el cuerpo. Tras recibir un buen tratamiento, se curaron y aliviaron 993 forúnculos; luego, sólo tuvo que soportar los 7 pequeños forúnculos que le quedaron en sus pies.

Al igual que los ejemplos mencionados anteriormente, el sotāpanna, el entrante a la corriente, obtendrá también una ventaja especial, el privilegio especial de la completa cesación–alivio del sufrimiento de los apaya–dukkhas. Durante el triste curso de la existencia y el completo alivio del ciclo infinito de sufrimientos vaṭṭa–dukkhas, tras siete renacimientos más, él se sentirá encantado con el interés y placer de pīti–somanassa.

Segundo Sutta
En el segundo sutta, aparece el ejemplo de un lago, de 50 yojanas de largo, ancho y profundidad, lleno de agua, comparado con una pequeña gota de agua tomada con la punta de la hoja de una hierba.


Tercer Sutta
Aquí se presenta un ejemplo sobre el agua de cinco grandes ríos y se le compara con dos o tres pequeñas gotas de agua extraídas de ellas. 

Cuarto Sutta
Aquí se presenta un ejemplo sobre el agua de cinco grandes ríos que se secaron salvo dos o tres pequeñas gotas; las dos o tres gotas restantes se comparan con el agua que ya se había secado.

Quinto Sutta
Aquí se presenta un ejemplo sobre la comparación de siete pequeños trozos de tierra del tamaño de una semilla de ciruela y el gran planeta tierra. 

Sexto Sutta
Aquí se presenta un ejemplo sobre el gran planeta tierra que ya habría perecido, salvo siete pequeños trozos de tierra del tamaño de una semilla de ciruela. Los siete pequeños trozos de tierra recuperados se comparan con todo el planeta tierra que ya habría perecido.

Séptimo Sutta
Aquí se presenta un ejemplo sobre la comparación del agua de los cuatro grandes océanos y dos o tres pequeñas gotas de agua tomadas de ella.

Octavo Sutta
Aquí se presenta un ejemplo sobre el agua de los cuatro grandes océanos, todos drenados salvo dos o tres pequeñas gotas de ellos.

Noveno Sutta
Aquí se presenta un ejemplo sobre siete pequeños guijarros del tamaño de una semilla de mostaza y la montaña Himalayaa de tres mil yojanas de altura.

Décimo Sutta
Aquí se presenta un ejemplo sobre la montaña Himalaya, donde todo perece excepto siete pequeñas piedras; las siete piedras pequeñas restantes se comparan con la masiva montaña Himalaya que ya habría perecido.


Estos desanās corresponden a los discursos Suttanta que principalmente exponen la cesación–alivio del futuro ciclo de renacimientos, los infinitos sufrimientos–dukkhas, al consumar el estado sotāpatti–magga.
[Aquí termina la comparación de los sufrimientos–dukkhas restantes
con los sufrimientos–dukkhas que ya hayan cesado en un sotāpanna].

La cesación–alivio de los Khandhās 
no es la cuestión principal 
En el Niddesa de nirodhasacca expuesto antes, el saupādisesa–nibbāna, se expone principalmente la cesación–alivio de las impurezas, mientras que, en los diez suttas de este Nidānavagga Saṃyutta Pāḷi, se expone principalmente el anupādisesa–nibbāna, la cesación–alivio de los agregados constituyentes khandhā resultantes de la existencia. 
De estas dos consumaciones, cesación–alivio, sólo la cesación–alivio de las impurezas que se expone en el nirodhasacca–niddesa correspondería a la cuestión principal. Por otro lado, la cesación–alivio de los agregados constituyentes de la existencia–khandhās se incluye en su totalidad en la cesación–alivio de las impurezas. Por lo tanto, en el Abhidhamma Pāḷi, sólo  se exponen las contaminaciones–kilesas como 'pahātabba–dhammā', las cuales merecerán ser abandonadas por el magga, por el noble sendero. Por otro lado, los  agregados constituyentes de la existencia–khandhās resultantes se exponen como apahātabba–dhammā, los cuales no merecerían ser abandonados por el magga, por el noble sendero.
Por lo tanto, kilesa–nibbāna, saupādisesa–nibbāna, la cesación–alivio de las impurezas que se ha explicado principalmente en el Catusacca Desanā, Nirodhā Ariya Saccā Niddesa, no debería afirmarse que no correspondería a un nirodha–ariya–saccā, al asaṅkhata–dhātu–paramattha–mahā–nibbāna.
Las impurezas que ya hayan cesado y aliviado durante el transcurso del sotāpatti–magga, del noble sendero del entrante a la corriente, nunca volverán a quedar latentes ni volverán a surgir; habrán cesado completamente y se habrán aliviado para siempre, esa cesación–alivio estará fácilmente relacionada con el anupādisesa–nibbāna, serán una y la misma cosa. Éste existirán para siempre, ya que habrá cesado en el infinito ciclo de renacimientos–saṃsāra. Nunca volverán a yacer subyacentemente, el sakkāya–diṭṭhi, la visión identitaria dela personalidad nunca volverá a surgir y vicikiccā, la duda escéptica, tampoco volverá a surgir nunca jamás. De la misma manera, en el lamentable ciclo de sufrimientos–apāya–dukkha, el vaṭṭa–dukkha que ya haya cesado y se haya aliviado durante el transcurso de la consumación sotāpatti–magga, nunca más volverá a surgir, como si la cesación–alivio pereciese.
Para poder obtener una ventaja de tal cesación–alivio, para consumarse, deberá desarrollarse los pāramī–dhammas durante muchos renacimientos, durante muchos ciclos–estelares–kappas. Esto no podría obtenerse con sólo un renacimiento, tampoco podría obtenerse con dos renacimientos; nadie podría consurmarlo así. Sólo después de muchos renacimientos, cuando se consume o alcance el estado sotāpatti–magga, el noble sendero del entrante a la corriente, se podrá consumar o alcanzar esta cesación–alivio. Por lo tanto, cuando alguien se convierta en sotāpanna, en un entrante a la corriente, consumará realmente y en parte el asaṅkhata–dhātu–paramattha–mahā–nibbāna, el saupādisesa–nibbāna.
Un hombre, que haya sido quemado por el fuego por todo su cuerpo, entra a un gran río o a un gran lago, lleno de agua muy fría, llega al agua de la orilla, a la profundidad de un dedo, hasta que todo el cuerpo quede sumergido en dicha agua; todo el calor del fuego cesaría y se aliviaría en su cuerpo, empezando por la anchura de un dedo. Esa cesación–alivio del calor está relacionada con la cesación–alivio del calor en todo su cuerpo y se convertirá en uno y el mismo alivio. Por lo tanto, esto debe tenerse en cuenta.
[Es decir, el saupādisesa–nibbāna también significa la realidad ultima de asaṅkhata–dhātu–paramattha. Ese mbbāna también es consumado por los nobles–ariyas que comienza con el entrante a la corriente, con el sotāpanna. Esta es nuestra opinión. Se puede adoptar la que se prefiera].
[Aquí termina cómo la cesación–alivio de los khandhās 
no correspondería a la cuestión principal].

En cuanto al término Pāḷi "dvemā", etc.
Aquí se expondrá los parinibbuta–puggalas: los tipos de parinnibbuta–puggalas que ya hayan consumado el nibbāna y hayan sido aliviados al respecto.
1. 	El parinibbuta–puggala que ya ha consumado el saupādisesa–nibbāna, la cesación–alivio de toda contaminación,


2. 	El parinibbuta–puggala que ya ha consumado el anupādisesa–nibbāna, la cesación–alivio de todos los agregados-constituyentes-de-la-existencia–khandhās de la existencia.
De los 2 tipos de parinibbuta–puggala, al arahat que ya ha consumado el arahatta–magga y consumado el kilesa–parinibbāna en el elemento saupādisa–nibbāna, según los Textos, también se le denominará parinibbuta–puggala. Al convertirse en noble–ariya,  consuma el nibbāna, alcanza el nibbāna. Al convertirse en arahat, éste existirá en el nibbāna.
[Ésta ha sido la explicación, mediante un ejemplo de razonamiento yutti sobre quien al convertirse en un noble–ariya, se le denominará como alguien que ya haya consumado, alcanzado el nibbāna].
El Significado Habitual en los Textos Pāḷis
El significado habitual prominente de los Textos Pāḷis se detallará un poco aquí 
Anukampakassa kusalassa,
ovādamhi ahaṃ thitā,
ajjhagā amataṃ santiṃ,
nibbānaṃ padamaccutaṃ.
[Vimānavatthu Pāḷi]

ajjhagā	= adhigacchin [su Comentario]
thitā patitthitā anukampakassa kusalassa ovādamhi
= Habiéndome establecido en las Enseñanzas del compasivo Buddha, del incomparablemente buen ser en todo,
ahaṃ nibbānaṃ ajjhagā 	= he consumado, he alcanzado el nibbāna,
accutaṃ	= lo inmutable
amataṃ	= lo inmortal
santaṃ	= lo apacible
padaṃ	= lo consumable 
 	[Significado]

[Éste es el verso que le es pronunciado a Mahāmoggallāna por medio de una sotāpanna–devi,  lo que significaría que ella misma ya habría consumado, alcanzado el nibbāna].


¿Qué nibbāna se ha consumado? Como se ha experimentado claramente con el cuerpo y el conocimiento, la cesación–alivio de la visión identitaria de la personalidad y la duda escéptica (sakkāya–diṭṭhi, vicikicchā) en ella, también se habrá consumado el kilesa–nibbāna y el saupādisesa–nibbāna.
Como la cesación de los apāya–khandhās de los 4 planos inferiores de la existencia, la cesación–alivio de los khandhās correspondientes a infinitos renacimientos, tras 7 renacimientos más, la cesación–alivio de estos khandhās, no difieren de la cesación–alivio de las impurezas, corresponderán a una y la misma realidad; debido a esa cesación de los khandhās, también se consumará el khandha–nibbāna.
[Ésta es una referencia Pāḷi para exponer la consumación, consecución, 
del nibbāna al convertirse uno en un sotāpana, en un entrante a la corriente].
Qué habría que decir con respecto a un sakadāgāmi o anāgāmi, a un retornante por una vez más o a un no-retornante. A la persona que se convierta en un arahat durante el evento arahatta–magga se le suele denominar como la persona que habrá consumado el parinibbāna; al consumar el arahatta–phala, se le suele denominar parinibbuta–puggala, como aquel que ya ha consumado el parinibbāna.
Santi kho devānaminda cakkhuviñeyyā rūpā itthā kantā 
manāpā piyarūpā kāmūpasañhita rājaniyā, tañce bhikkhu na 
abhinandati, na abhivadati, na ajjhosāya titthati tassa taṃ na 
abhinandato na abhivadato na ajjhosāya ticthato na taṃ nissitaṃ 
viññānaṃ hoti, tadupādānaṃ anupādāno devānaminda bhikkhu 
parinibbāyati.

Quien disfrute con pasión y se aferre a un objeto visual deseable no consumará el parinibbāna. Quien esté libre del placer de la lujuria y esté libre del apego hacia los objetos deseados consumará el parinibbāna en la vida presente. Dos frases–varas en viceversa para el objeto auditivo, también para el olfativo, el gustativo, el táctil y para el objeto mental, dos frases–varas en viceversa para cada uno resultarán en 12 frases–varas.
El Rey de los Devas, Sakka, le preguntó una vez al Buddha: "En la vida actual, algunos maestros ya han consumado la cesación–alivio; mientras que otros maestros no lo han consumado. ¿Cuál es la causa?" Y Pañcasīkha Deva también le preguntó al Buddha. Ante estas preguntas, el Buddha expuso el Saḷāyatana Samyutta Pāḷi [Mientras que en el Aṅguttara Pāḷi, lo expuso el Venerable Ananda]. En este Texto Pāḷi, a la persona que consume el arahatta–magga y destruya el apego–upādāna se le denominará parinibbāyati; parinibbāyati = el fuego de las impurezas es extinguido o se consuma el kilesa–parinibbāna.
  	[Significado]
[Ésta es la referencia Pāḷi que explica que el arahatta–magga–saccā 
refiere a la persona que haya consumado el parinibbāna].

[bookmark: _Toc222169095]La Persona Existente en el Nibbāna 
Existen muchas referencias Pāḷis que muestran que a la persona que exista en el nibbāna se le denomina arahatta–puggala, o también parinibbuta–puggala, la persona que ya haya consumado el parinibbāna a través de los kilesas.
Kathañca puggalo ummujji:vā timo hoti pāraṅgato thale titthati
brahṃaṇo so āsavānaṃ khayā anāsavaṃ cetovimuttiṃ 
paññavimuttiṃ dittheva dhamme sayaṃ abhinnā sacchikatvā upasampajja viharati, evaṃ puggalo ummajjitvā timo hoti 
pāraṅgato, thale titthati brāhmano.
Kathañca puggalo hoti biāhmano	= ¿Cómo se le denomina a la persona noble,
ummajitvā	= que emerja del ciclo de sufrimientos–vaṭṭa,
tiṇṇo	= que ya lo haya trascendido (cruzado),
pārañgato	= que ya haya llegado a la otra orilla del nibbāna,
thale titthati	= que exista en la tierra del nibbāna?
so āsavānaṃ khayo dittheva 
	dhamme sayaṃ abhiñā	= a esa persona, como a los flujos tóxicos–āsavas que se hayan disipado sólo en esta vida presente, consumado por sí mismo
anāsavaṃ	= libre de los flujos tóxicos–āsavas
cetovimuttiṃ	= la emancipación mental
pannavimuttiṃ	= la emancipación con conocimiento
sacchikatvā	= se verá cara a cara
upasarñpaja viharati	= se llega y se habita 
evaṃ puggalo ummujjitvā	= así, esa persona emerjerá del ciclo de sufrimientos 
tinno	= habiéndolo ya trascendido (cruzado), 
pārañgato	= habiendo llegado a la otra orilla del nibbāna,


thale tiṭṭhati	= existirá en la tierra de Nibbāna 
brāhmaṇo hoti	= será una persona noble

Thale tiṭṭhati brāhmanoti brāhmano
thale tiṭṭhati, dipetitthati, tāne tiṭṭhati,
lene tiṭṭhati, parāyane tiṭṭhati, saraṇe titthati, 
nibbāne tiṭṭhati
[Mahāniddesa Pāḷi]
Con referencia a este Aṅguttara Pāḷi, Puggalapaññatti Pāḷi y Mahāniddesa Pāḷi, un arahat que ya ha consumado el arahatta–phala es denominado como una persona que ya ha alcanzado la otra orilla del nibbāna, una persona que existe en el saupādisesa–nibbāna como suele indicarse en los Textos Pāḷis — por lo que así debe señalarse.
Arahatta Parinibbuta Puggala
Hay muchos ejemplos en los Textos Pāḷis que muestran que incluso el arahatta–puggala que ya ha consumado el kilesa–parinibbāna mediante el elemento saupādisesa–nibbāna es denominado parinibbuta–puggala.
Dabbo so parinibbuto thitatto.
Dabbo	= Mediante el nombre de dabba o sabio,
so ahaṃ parinibbuto	= ya he apagado el fuego de las impurezas o ya he consumado el parinibbāna
thitatto	= ya he alcanzado la firmeza

[El significado Pāli del Venerable Thera Dabba hablándose a sí mismo)
En este Theragāthā, al arahatta–puggala se le denomina parinibbuta–puggala.
Danto so parinibbuto thitatto.
[Odliya Theragāthā Pāḷi]
Viro so parinibbuto thitto
[Vira Theragāthā Pāḷi]
Siti bhūtosmi nibbuto.
[Rakkhita Theragāthā Pāḷi]
Sesakenamhi nibbuto.
[Dandasumana Theragāthā Pāḷi]


Así, se pueden encontrar en muchos ejemplos claramente expuestos en los Textos Pāḷis que, dado que el arahat ya habría consumado el kilesa–parinibbāna mediante el elemento saupādisa–nibbāna, normalmente se le podría denominar parinibbuta–puggala. Además, en el Nava–Nipāta Añguttara Pāli, se dice:—
Khemappatto khemappattoti āvuso vuccati, 
kittāvatānukho āvuso khemappatto vutto bhagavatāti.
Idhāvuso vivicceva kāmehi vivicca akusalehi
dhammehi savitakkaṃ savicāraṃ vivekajaṃ
pītisukhaṃ pathamaṃ jhānaṃ upasampaja
viharati, ettāvatā kho āvuso khemappatto
vutto bhagavatā pariyāyenāti—etc.

Ahí aparecen 9 frases–vāras, 10 khemappatta–puggalas, contados desde el primer practicante de los jhānas hasta el practicante del nirodha–samāpatti, el arahatta–puggala. [khemappatto = la persona que ya ha consumado el nibbāna, el estado carente de peligros].
De los 10 khemappatta–puggalas, los 8 primeros ya habrían consumado el vikkhambhana–nibbāna; por ello, el Buddha afirmó al respecto, de alguna manera, pariyāyena. Por otro lado, las 2 personas restantes corresponderían al anāgāmi–puggala y al arahatta–puggala, al no–retornante y al arahat, respecticamente. A la consumación de nirodha–samāpatti y del saupādisesa–nibbāna se le denomina khemappatta. Por ello, en las frases–vāras restantes, el Buddha mencionó principalmente nippariyāyena.
De la misma manera, aparecen 9 frases–vāras, 10 amatappatta–puggalas que comienzan con "amatappatto amatappattoti āvuso wccati", [amatappatto = la persona que ya ha consumado la inmortalidad, el nibbāna.)
Luego, aparecen en 9 frases–vāras, 10 abhayappatta–puggalas el cual comienza con "abhayappatto abhayappattati āvuso vuccati" [abhayappato = la persona que ya ha consumado el estado carente de peligros, nibbāna]
Así, en este Texto Pāḷi, aparecen 30 consumadores del nibbāna. Esto significaría que de esos 30, aparecen 24 consumadores que ya habrían consumado el vikkhambhana–nibbāna. Se dice que 6 consumadores habrían consumado principalmente el mukhya–nibbāna, nirodha–samāpatti; principalmente el elemento mukhya–nibbāna–aupādisesa–nibbāna.



Dado que la consumación del vikkhambhana–nibbāna suele denominarse el consumador del nibbāna, ¿por qué no debería llamarse a los entrantes a la corriente y que ya han consumado el samuccheda–nibbāna consumadores del nibbāna?
[Ésta es nuestra opinión que muestra que sí existen muchos ejemplos en los Textos Pāḷi que evidencian suficientemente las siguientes afirmaciones:
1. 	Saupādisesa–nibbāna también corresponde a una realidad última, asaṅkhata–paramattha, 
2. 	A los ariyas, a los seres nobles que ya hayan consumado el saupādisesa–nibbāna, también se les denomina consumadores del nibbāna,
3. 	Al arahatta–puggala también debería denominársele parinibbuta–puggala. Por favor, adóptese el que se prefiera].
[Aquí termina la explicación con respecto al término Pāḷi 'dvemā, etc.']

Diferentes Visiones respecto al Udāna Pāḷi
Ahora, nos referiremos a los pasajes del Udāna Pāli que se muestran a continuación:
(a). 	atthi bhikkhave ajātaṃ abhūtaṃ akataṃ asaṅkhataṃ 
(b).	no cetaṃ bhikkhave abhavissa ajātaṃ abhūtaṃ akatarñ asaṅkhataṃ, na yidha jātassa katassa asañkhatassa nissarapaṃ pannāyetha.
(c). 	yasmā ca kho bhikkhave atthi ajātaṃ abhūtaṃ akataṃ asaṅkhataṃ, tasmā jālassa bhūtassa katassa saṅkhatassa nissaranaṃ paññāyatiti.

(a). 	bhikkhave	= bhikkhus.
	ajātaṃ atthi	= existe una no–aparición o una cesación–alivio para el nacimiento–jāti;
	abhūtaṃ atthi	= también existe un no–surgimiento o la cesación–alivio del surgimiento.
	akataṃatthi	= también existe una inacción o libertad de hacer
	asañkhataṃ atthi 	= también existe una formación de la no–repetición o la liberación del sufrimiento de repetidas formaciones. 


(b) 	bhikkhave	= bhikkhus.
	noce abhavissa	= si no hubiese habido
	etaṃ ajātaṃ	= este no–aparecimiento
	etaṃ abhūtam	= este no–surgimiento
	etaṃ akatam	= este no-hacer
	etaṃ asañkhataṃ 	= esta no–repetida formación 
	evaṃ	= entonces
	idha	= en este mundo
	na paññāyetha 	= no hubiese habido
	nissaranartl	= la destrucción
	jātassa	= de la aparición
	bhūtassa	= del surgimiento
	katassa	= de la acción
	sañkhatzssa	= de la repetida formación 
 	[Significado]
(c).	bhikknave	= bhikkhus
	yasmā ca kho ajātaṃ atthi	
= Ya que existe un no–aparecimiento
	abhūtaṃ atthi	= que existe un no-surgimiento
	akataṃ atthi	= que existe una no–acción
	asañkhataṃ atthi	= que existe la no–repetida formación
	tasmā	= por lo tanto
	nissaranath	= existe la destrucción
	pannāyati jātassa	= de la aparición
	bhūtassa	= del surgimiento 
	katassa	= de la acción
	sankhatassa	= de la repetida formación 
 	[Significado]
Nuestra Opinión al Respecto
Primero, mostraremos nuestra visión sobre estos Textos Pālis. De acuerdo con el Anuloma Paticcasamuppāda Desanā, la Ley de Originación Dependiente en Orden Progresivo: "avijāpaccayā saṅkhārā, saṅkhārā paccayā viññānaṃ", etc., si existiese vívidamente una causa, ignorancia–avijjā; sin duda surgirían formaciones–kamma. Si existiesen vívidas formaciones–kamma, surgiría la consciencia–viññāṇa. Si existiese vívidamente la consciencia–viññāṇa, surgiría seguramente la mente–materia, nāma–rūpa. Así, mientras existan causas que conduzcan a todos los tebhummaka–vaṭṭa–dhammas, aparecerán en el interminable–anamatagga ciclos de renacimientos–saṃsāra la existencia de los seres en sus 3 etapas.
[Éste es el sendero de jāta, bhuta, kata, saṅkhata].

El Sendero Asaṅkhata
De acuerdo con el Paṭiloma Paticca Samuppāda Desanā, la Ley de Originación Dependiente en Orden Regresivo, cuando el yogui se esfuerza y consuma el conocimiento vijjā–ñāṇa, entonces, la ignorancia–avijjā cesará y aliviará sin quedar residuos. Si no existiese la ignorancia–avijjā, nunca más surgirían las formaciones saṅkhārā–kamma. Si no existiesen formaciones saṅkhārā–kammas, nunca surgiría la consciencia–viññāṇa. Si no existiese la consciencia–viññāṇa, entonces nunca surgiría la mente y la materia, nāma–rupa. Así pues, si las causas que podrían conducir a todos los tebhummaka–vaṭṭa– dhammas, cesasen y se aliviasen, sin quedar residuos, nunca aparecerían.
[Éste es el sendero de ajāta, abhūta, akata, asaṅkhata].

La Naturaleza de Jāta y Ajāta 
Así, si existiese una causa que pudiese establecer un tebhummaka–vaṭṭa–dhamma, la existencia de los seres que surgen en sus 3 etapas, se daría también su naturaleza jāta, su aparición total. Si no existiese una causa que pueda establecer que éstos surgiesen, se daría, no obstante, la naturaleza ajāta, la no–aparición total.
Así pues, para exponer que no sólo existe la naturaleza jāta de tebhummaka–vaṭṭa–dhamma, sino también la naturaleza ajāta, el Buddha lo explicó así: 
"atthi bhikkhave ajātarñ abhutam
akatarñ asankhatarñ"

	bhikkhave	= bhikkhus,
	dhammñnaṃ	= con respecto a tebhummaka–vaṭṭa–dhamma
	ajātaṃ atthi	= existe el no–surgimiento

[Con respecto a los términos restantes, 
por favor refiérase al significado anterior].


Si no hubiese existido la naturaleza ajāta del no–surgimiento y la única naturaleza del surgimiento–jāta, siempre habría estado surgiendo en los seres la codicia y no habría habido ni una sola ocasión para su no–surgimiento. Siempre habría estado presente el odio y no habría habido ninguna ocasión para su no–surgimiento. La ilusión siempre habría estado surgiendo y no habría habido ni una sola ocasión para su no–surgimiento. 
Si no hubiese existido la naturaleza ajāta del no–surgimiento y sólo hubiese existido la única naturaleza del surgimiento–jāta; la ignorancia–avijā siempre habría estado surgiendo sin cesar en los seres, a lo largo del anamatagga–saṃsāra, del interminable ciclo de renacimientos, y no habría habido ni una sola ocasión para su no–surgimiento. Si la ignorancia–avijjā hubiese estado surgiendo constantemente, las formaciones–kamma, las buenas y malas voliciones–cetanā, también habrían estado surgiendo sin cesar durante el interminable ciclo de renacimientos del saṃsāra. Si las formaciones–kamma también hubiesen surgido incesantemente, la consciencia–viññāṇa habría estado siempre surgiendo en el interminable ciclo de renacimientos del saṃsāra. Entonces, como resultado, nunca se hubiese manifestado ninguna cesación–alivio, ni destrucción de los tebhummaka–vaṭṭa–dhammas.
Otra Forma de Plantearlo
Si no hubiese existido, con respecto a los tebhummaka–dhammas, la naturaleza del no–surgimiento ajāta y hubiese sido una única naturaleza la de su surgimiento; las conductas malignas habrían surgido por siempre, sin cesar, en todos los seres; estos seres habrían estado habitando, siempre y sólo, los cuatro planos inferiores de la existencia; y nunca se habría dado una exclusión de estos dhammas, libre de conductas malignas, la emancipación del sufrimiento–dukkha de los planos inferiores de los apāyas . Para exponer el significado sobre esto, el Buddha expuso lo siguiente: 
Nocetaṃ bhikkhave abhavissa ajātaṃ
abhūtaṃ akatarñ asaṅkhataṃ, nayidha
jātassa bhūtassa katassa sañkhatassa
nissaranaṃ paññāyetha.



De hecho, existe la naturaleza del no–surgimiento ajāta de los tebhummaka-vaṭṭa-dhammas. En los seres, la ignorancia–avijjā siempre ha estado surgiendo; sólo cuando se desarrolle el conocimiento–vijjā, es entonces que la ignorancia–avijjā pasa a convertirse en una naturaleza de no– surgimiento ajāta, de cesación–alivio de los samsāra–vaṭṭa–dhammas, tales como las formaciones–kamma pasan a convertirse en una naturaleza naturaleza de no–surgimiento ajāta; de cesación y alivio. Éstas se dan gratuitamente. Para exponer este significado, el Buddha lo explicó así:
Yasmā kho bhikkhave atthi
ajātaṃ abhūtaṃ akataṃ asaṅkhataṃ,
tasmā jātassa bhutassa katassa
saṅkhatassa nissaranaṃ pañññāyati."

	ajātaṃ	= el no–surgimiento, el fin, significan  paramattha–asaṅkhata–mahā–nibbāna. [El término abhūtaṃ también posee el mismo significado que ajātaṃ]
	akataṃ atthi	= también existen el no–hacer o la liberación de los sufrimientos de hacer tebhummaka–vaṭṭa–dukkha 
	asaṅkhataṃ atthi 	= también existe la no–repetida formación o la liberación del sufrimiento saṅkhārā–dukkha.
[Todos estos términos están destinados al mahā–nibbāna].
[Éste es el significado que preferimos para "atthi bhikkhave ajātaṃ" del Suttanta Pāḷi].

La Visión de los Maestros
Los maestros que prefieren el surgimiento del nibbāna en surgimientos–jāti muy pequeños no adoptan ese significado en este Texto Pāḷi; consideran que el Buddha habría afirmado: ajātaṃ–abhūtaṃ, refiriéndose a un nibbāna como ausencia de un denso jāti, el cual aparecería como un tebhummaka–saṅkhata–dhamma.
Además, en el Comentario—
1. 	Vedanādayo viya heut paccaya samavāya–sañkhātaya kārana–sāmagyyā na jātaṃ na nibbattanti ajātaṃ.
2. 	Kāranena vinā sayameva na bhūtaṃ na pātu–bhūtaṃ na uppannanti abhūtati.

1. 	Como no se trataría de un dhamma producido por una condición favorable, se se le denominaría no–surgimiento ajāta.
2. 	Como no se trataría de un dhamma producido por sí mismo sin alguna causa, se le denominaría no–surgimiento abhūta.
De estos 2, tal como se comenta: "No se trataría un dhamma que surja sin alguna causa", ellos adoptan el significado del nibbāna como "el surgimiento simplemente de un dhamma con una causa".

Nuestra Opinión
Según el deseo del Buddha, sea cual sea el surgimiento, no se daría sin una causa; por lo tanto, el surgimiento debido a una causa será de una clase.
Según el deseo de quienes albergan visiones incorrectas como, por ejemplo, ahetuka–diṭṭhi, adhiccasamuppannika–diṭṭhi, sea cual sea el surgimiento, no poseería ninguna causa; por lo tanto, el surgimiento no debido a una causa sería de un tipo. Así, existirían 2 tipos de surgimiento en este mundo.
De estos 2 surgimientos, en el nibbāna no surgiría nada causado debido a condiciones favorables, ni ningún otro surgimiento sin causa alguna. Así, para rechazar todo tipo de surgimiento, el Buddha afirmó: "ajātam, abhūtam."
[Éste sería el significado del pasaje del Comentario]
Aun así, de acuerdo con este Comentario, el nibbānā estaría completamente libre de la denominación de cualquier surgimiento; no existiría ni de aspecto denso ni de aspecto muy sutil; así, el maestro comentarista ha expuesto este significado.
[Ésta es nuestra opinión. Elíjase la que se prefiera].
En el Sutta del Udānapāli que comienza con "atthi bhikkhave tadāyatanaṃ", el maestro comentarista ha mencionado 'tadāyatananti taṃ kāranam', que significaría a lo que sea objeto de magga–phala, del sendero y la fruición, se le denominaría "tadāyatana".



La Visión de los Maestros
Ellos consideran que el  plano supramundano lokuttarā donde exista los parinibbuta–puggalas, los consumadores del parinibbāna, que existirán por siempre, se les denomina tadāyatana. Como ellos han adoptado "āyatana transmite el significado del lugar a existir", pareciera adecuado.
El Lugar a Existir
Apatitthe anālambe,
ko gambhire na sidati.
	[Saṃyutta Pāḷi, verso de pregunta]
	ko na sidati	= ¿Quién no se ahogará?
	gambhire	= en el océano del saṃsāra, en el ciclo de renacimientos tan profundo como la extensión que va desde el plano Brahmā más elevado hasta el infierno ínfimo del avīci,
	apatitthe	= sin ninguna base firme
	anālambe	= sin nada a qué agarrarse 
paṭṭitthe anālambe, sekkho gambhīre
	na sidati	= Sólo los sekkha–puggalas, los nobles aprendices, no se ahogarán 
 	[Verso de respuesta]

tiṇṇo pāraṅgato, thale tiṭṭhati brahmano [Pāḷi] En referencia a estos Textos Pāḷi, el nibbāna debería entenderse como el lugar donde existir.
Nuestra Opinión
Quienes no hayan consumado la cesación–alivio de la visión identitaria de sakkāya–diṭṭhi, no tendrán ni bases firmes ni nada a qué aferrarse para evitar caer en el gran abismo, tan profundo como si fuera desde el plano Brahmā más elevado hasta el ínfimo infierno del mahā–avīci. En un abrir y cerrar de ojos, cualquiera podría caer desde el plano Deva vasavatti hasta el  infierno mahā–avīci, a partir de la consciencia de la muerte cuti–citta hasta la consciencia de renacimiento paṭisandhi. Tampoco existirá ningún lugar como soporte firme, lo seguro será caer en el infierno mahā–avīci como producto de un renacimiento tras la muerte.



No existirá ningún lugar a qué aferrarse que sea seguro al caer en el infierno avīci como producto de un renacimiento tras la muerte.
Tras la disolución de cada khandhā, la oportunidad de renacer no tendrá oportunidad de encontrar un soporte firme a qué aferrarse, a igual que el gran abismo de un gran precipicio que fuese tan profundo como la extensión que va desde el plano Brahmā más elevado hasta el infierno ínfimo mahā–avīci.
Para quienes se encuentren muy conmocionados de apreciar el semejante estado de peligro en el que se encuentra un ser mundano, un puthujjana, no existirá ningún lugar para un modo de existencia, bhavagati, en el cual caer y sea seguro por siempre, en el cual encontrar un soporte firme al cual aferrarse.
Por otro lado, a través del dhammagati, sólo ahí se encontrará la cesación–alivio a las impurezas. Sólo cuando se alcance esta ventaja especial, el estado específico de la cesación–alivio de las impurezas que siempre han acompañado a la mente, nunca se destruirá y se encontrará seguro para siempre. Aparte de esta ventaja especial, se encontrará el estado específico de la cesación–alivio de las impurezas y la cesación–alivio de los 5 agregados constituyentes de la existencia–khandhās. No existirá nunca un lugar donde establecerse firmemente, existir y refugiarse, donde liberarse de tal ruina. Sólo la naturaleza del dhamma, es decir, de la cesación–alivio de las impurezas y de la cesación–alivio de los khandhās, corresponderá a la verdadera naturaleza del dhamma que podrá disipar y escapar de semejantes caídas. Sólo para mostrar que sí existía un prominente dhammagati en el cual refugiarse, el Buddha afirmó: "atthi bhikkhave tadāyatanaṃ."
[Ésta corresponde a nuestra opinión, adóptese la que se prefiera].
[Aquí terminan las diferentes opiniones respecto al Udāna Pāḷi].
Diferentes puntos de vista respecto al Kathāvatthu Pāḷi
Ahora se expondrá aquí el Abhidhamma Kathāvatthu Pāḷi—
1. 	Preguntas de maestro con visión correcta y respuestas de maestro con visión incorrecta;
2. 	Preguntas de maestro con visión incorrecta y respuestas de maestro con visión correcta; así mismo, maestro con visión correcta, maestro con visión incorrecta, preguntas y respuestas, y viceversa.


Parinibbuto puggalo atthattamhīti, amantā.
parinibbuto puggolo sassatoti, na–hevaṃ vattabbe

[pregunta con visión correcta, respuesta con visión incorrecta]
	parinibbuto puggalo attamhi atthi 	= ¿Una persona que ya haya extinguido el fuego de las impurezas y el fuego de los khandhās, habita en el nibbāna o en la desaparición de los rūpa–nāma–khandhās?
	iti	= esta es la pregunta.
	āmantā	= sí, Señor, la persona habita en el nibbāna.
 	[Ésta es la respuesta]

Maestro con visión incorrecta
La persona estará siempre presente incluso antes de consumar el parinibbāna; y también al consumar el parinibbāna, sólo el khandha nāma–rupa cederá y desaparecerá; por otro lado, la persona nunca cesará ni desaparecerá; la persona permanecerá, existirá en el nibbāna donde nāma–rūpa cederá y se aliviará. Así, el maestro con visión incorrecta mantiene esta opinión. Por lo tanto, responde: "āmantā = sí, señor, la persona habita en el nibbāna." 
	parinibbuto puggalo sassato	= ¿la persona que ya haya extinguido el fuego de las contaminaciones y el fuego de los khandhās es permanente?
	iti	= ésta es la pregunta.
	evaṃ navattabbe	= por lo tanto, no debe afirmarse que la persona sea permanente. 
	[Ésta es la respuesta]

Aunque el maestro de visión incorrecta tenga la oportunidad de responder porque desee que el parinibbuta–puggala sea permanente en el nibbāna, responde: "nahevaṃ vattabbe" por miedo a enredarse rn el sassata–diṭṭhi, en la creencia eternalista de la existencia.
Como la primera respuesta no coincide con la segunda, se dan muchas refutaciones por parte del maestro de visión correcta: "ājānāhi niggaharh", etc., El significado no es diferente.


Parinibbuto puggalo natthattamhiti, āmantā.
parinibbuto puggalo ucchinnoti, nahevaṃ vattabbe.

[pregunta con visión incorrecta, respuesta con visión correcta].
	parinibbuto puggalo attamhi natthi	= ¿La persona que ya haya extinguido el fuego de las contaminaciones y el fuego de los khandhās no se encuentra presente en el nibbāna o en la cesación–alivio de los rūpa–nāma–khandhās?
	iti	= ésta es la pregunta.
	amanta	= la persona no se encuentra presente.
 	[Ésta es la respuesta]

Maestro con Visión Correcta
La persona nunca se encontraría presente ni siquiera antes de consumar el parinibbāna; de igual forma que no sería correcto considerar que la persona sí estaría presente en el nibbāna después del parinibbāna, responde el maestro con visión correcta.
	"āmantā	= la persona no estará presente"
	parinibbuto puggalo ucchinno 	= ¿la persona que ya haya extinguido el fuego de las contaminaciones y el fuego de los khandhās y desaparecería en la cesación de la mentalidad/materialidad de nāma–rūpa se truncará?
	iti	= ésta es la pregunta.
	nahevaṃ vattabe 	= no debe afirmarse que ninguna persona deba truncarse o desaparecer. 
	[Ésta es la respuesta]

Como no existe nada que afirme que la persona originalmente inexistente haya sido truncada, la respuesta correspondería a "nahevaṃ vattabbe". Si se afirmase que la persona quedaría truncada al consumar el parinibbāna, correspondería a lo mismo que adoptar que la persona sí se encontraría presente antes de consumar el parinibbãna.
La respuesta a la primera pregunta es "la persona no se encontraría presente en el nibbāna"; debido a que la persona no se encontraría presente ni antes ni después de la 


consumación del parinibbāna, se responde āmantā. Esta visión correcta del maestro corresponde a una visión adecuada.
Maestro con Visión Correcta
A la pregunta "¿No se encuentra presente el parinibbuta–puggala en el nibbāna?" aunque ya se haya dado la respuesta, "la persona no se encontrará presente. El maestro con visión incorrecta pregunta de nuevo: "Si la persona no se encontrase presente, ¿esa persona estaría truncada?", el maestro con visión correcta responde de nuevo: "No debería afirmarse que dicha persona se encuentre truncada".
Si la persona no se encontrase presente en el nibbāna, es porque estaría truncada; si no se encontrase truncada, debería encontrarse presente en el nibbāna. La primera respuesta del maestro de visión correcta no coincide con la segunda. Por eso, aún se manifiesta mucha refutación sobre el maestro de visión correcta. El significado no es diferente.
Nuestra visión
De acuerdo con este texto Pāḷi, si adoptásemos que el parinibbuta–puggala, que la persona que ya haya consumado el parinibbāna, se encontraría siempre presente y existiría en el nibbāna, debería entenderse que esto se convertiría en un sassata–diṭṭhi, en alguien de una visión de perpetuidad.
Como la respuesta del maestro de visión correcta es: 'parinibbuto puggalo ucchinnoti, nahevaṃ vattabbe', si adoptásemos que la persona ya habría sido truncada al consumar el parinibbāna, esta apreciación se convertiría en uccheda–diṭṭhi, en una visión nihilista.
Sólo aquellos que hayan adoptado que la persona, que el ser originalmente presente, se encuentre truncado al consumar el parinibbāna, se convertirían en portadores de uccheda–diṭṭhi, de la visión nihilista. Si considerasen que la persona no estaría truncada sino que existiría para siempre en el nibbāna, se convertirían en portadores de sassata–diṭṭhi, de la visión eternalista de la existencia.
Para quienes ya hayan asumido que originalmente no existiría ninguna persona, ningún ser, sólo rūpa–nāma, materialidad–mentalidad, que sería truncado el ciclo de renacimientos del saṃsāra, que sería eliminado la sucesión de rūpa–nāma, no se convertiría en portadores de uccheda–diṭṭhi, de la visión nihilista; sólo correspondería a la visión correcta de sammā–diṭṭhi.
[Ésta es nuestra visión].

Los Maestros
Refiriéndonos a este texto Pāḷi, si se adoptase que todo sería truncado y todo sería en vano, nada (tuccha, abhāva) sin quedar nada al consumar el parinibbāna, entonces esta visión se convertiría en uccheda–diṭṭhi, en una visión nihilista. Escójase el adecuado.
No existe ningún Parinibbuta–Puggala
En el nibbāna sólo existe el nibbāna; no existe ningún parinibbuta–puggala en el nibbāna que disfrute de la dicha o felicidad de este mismo nibbāna. Así se afirma una y otra vez en el Kathāvatthu Pāḷi. ¿Cómo? 
Kalyānapāpakānaṃ karnmānaṃ vipāko upalabbhatiti 
kalyāna pāpakānarñ kammānaṃ vipākassa patisamvedi 
upalabbhatiti, āmantā.
Nibbānaṃ upalabbhatiti nibbānassa patisamvedi
upalabbhatiti, nahevaṃ vattabbe.
Apāyikaṃ dukkhaṃ upalabbhatiti āpāyikassa
dukkhassa patisalñvedi upalabbhatīti, āmantā.
Nibbānaṃ upalabbhatiti nibbānassa paṭisamvedi
upalabbhatiti, nahevaṃ vattabbe.
Nerayikaṃ dukkhaṃ upalabbhatiti nerayikassa
dukkhassa patisamvedi upalabbhatiti, āmantā.
Nibbānaṃ upalabbhatiti nibbānassa patisamvedi
upalabbhatiti, vaṃ vattabbe.
Vipāko atthíti vipákassa patisamvedi atthiti, amantā.
Nibbānaṃ atthīti nibbānassa palisamvedi atthiti, nahevaṃ vattabbe.
Maestro con Visión Correcta
Se muestra los extractos de que sólo existe el nibbāna y no alguna persona, ni siquiera un parinibbūta–puggala disfrutando de la felicidad del nibbāna y se rechaza la visión incorrecta al respecto.
Kalyānapāpakānaṃ kammānaṃ vipāko 
	upalabbhati	= Se obtienen resultados de acciones–kamma beneficiosas y perjudiciales.
	iti	= por lo tanto, se obtienen acciones–kamma beneficiosos, 
Kalyānapāpakānaṃ kammānaṃ vipākassa patisamvedi.


	upalabbhati	= ¿Es la persona la que sufre o disfruta del resultado obtenido de las acciones perjudiciales o beneficiosas?
	iti	= [Ésta es la pregunta con visión correcta.]
	āmantā	= la persona la obtendría.
	iti	= [Ésta es una respuesta con visión incorrecta]
	nibbānaṃ upalabbhati 	= lo que se obtiene es el nibbānaṃ.
	iti	= por lo tanto
	nibbānassa paṭisamvedi upalabbhati 	= ¿También lo obtendría el parinibbuta–puggala que disfrute del nibbāna ?
	iti	= [Ésta es la pregunta con visión correcta.]
	evaṃ navattabbe	= por lo tanto, no debe afirmarse que la persona la obtendría.
	iti	= [Ésta es la respuesta con visión incorrecta].
Por otro lado, la visión de "no existe ninguna persona parinibbuta–puggala en el nibbāna, que disfrute de la felicidad del nibbāna" es adoptada por el maestro con visión incorrecta de la misma manera que el maestro con visión correcta. [También, en el último texto Pāḷi debe entenderse similarmente].
[Aquí terminan las diferentes opiniones respecto al Kathāvatthu Pāḷi]
Diferentes visiones respecto al Khandhasaṃyutta Pāḷi
En cuanto al término ucchinno, que proviene de Kathāvatthu Pāḷi, el significado del Yamaka Sutta del Khandhasamyutta Pāḷi, se expondrá aquí:
Khiṇāsvo bhikkhu kāyassa–bhedā ucchijjati, 
vinassati, na hoti paraṃ maraṇā 
	[visión incorrecta del Bhikkhu Yamaka]

	khiṇāsava bhikkhu	= los arahats, cuyas contaminaciones ya se hayan extinguido
	ucchijjati vinassati	= se truncan y desaparecen
	kāyassa bhedā paraṃ marapā	= después de la fragmentación de su cuerpo, después de la muerte
	na hoti	= se convierten en nada. 
 	[Éste es el significado]

Como Bhikkhu Yamaka adoptaba, en realidad, que la persona existía, entonces, en realidad, el arahat también existía; el arahat que existía antes de la muerte era truncado al consumar el khandha–parinibbāna. Es así que él mantenía una visión incorrecta. Si se pensase estrictamente en las realidades del dhamma examinadas por el Venerable Sāriputta para liberar al bhikkhu de su visión incorrecta, sería prominente la forma cómo él lo hubiese abordado y también sería prominente cómo éste habría sido liberado.
Pregunta	: Amigo, bhikkhu Yamaka, '¿Son permanentes o impermanentes los 5 agregados constituyentes de la existencia, los khandhās, es decir, la materialidad, sensación, percepción, formación y la consciencia, son nicca o son anicca?'?
Respuesta	: anicca, temporales.
P.	: ¿Son los khandhās, los 5 agregados constituyentes de la existencia, satisfactorios o insatisfactorios?
R.	: Son insatisfactorios.
P.	: ¿Deberían los 5 agregados constituyentes de la existencia, los khandhās insatisfactorios, ser objeto de apego como mi cuerpo o mi alma–atta?
R.	: No, no deberían ser objetos de apego ni como mi cuerpo, ni como mi alma–atta.
P.	: Siendo el sufrimiento real, ¿debería semejantes khandhās a los que nadie podría aferrarse considerase como mi alma-atta y ser adoptados como una persona, como un ser?
R.	: No, no debería adoptárseles como una persona, como un ser.
P.	: Los khandās, tampoco representan a una persona ni a un ser; no existe ni una persona ni un ser aparte de los khandhās. Si realmente no existiese ningina persona ni ser en ellos; ¿La opinión que usted ha adoptado de que el arahat se truncaría cuando mueriese sería adecuada?
R	: Lo he adoptado así por ignorancia. Pero ahora, al escuchar el dhamma que profesa, me encuentro libre de dicha visión incorrecta. Acabo de consumar las cuatro nobles verdades.
P	: Si alguien le preguntase: "¿en qué se convertiría un arahat después de la muerte?", ¿qué respondería?


R	: Los khandhās corresponden, realmente, a una formación impermanente; toda formación impermanente realmente corresponderá a un tipo de sufrimiento. Como ni siquiera existiría el arahatta–puggala, tampoco podría existir tal cosa como la muerte del arahatta–puggala; no existe nada que decir con respecto a que algo sea truncado tras la muerte o que no lo sea; sólo los khandhās, el verdadero sufrimiento, cesará, desaparecerá; así es cómo responderé.
El Venerable Sāriputta dijo, ¡sādhu, sādhu, sādhu! Bien dicho, bien dicho, bien dicho.

Significado Esencial
Al apreciar estas preguntas y respuestas: sin apreciar la impermanencia de los khandhās, los 5 agregados constituyentes de la existencia, se habría convertido en atta–diṭṭhi, en la creencia de un alma–atta, de un ser. Como él creería en un alma–atta, su visión se conviertiría en uccheda–diṭṭhi, en una visión nihilista sobre el arahatta–puggala que sería truncado el morir.
Si se discerniese sobre la impermanencia–anicca, sería discerniría sobre el sufrimiento–dukkha. Si se discerniese sobre el sufrimiento–dukkha, sería percibida la inidentitariedad–anattā de la existencia. Si se discerniese sobre la inidentitariedad–anattā de la existencia, attā–diṭṭhi, puggala–diṭṭhi, la visión identitaria y sobre la personalidad desaparecerían. Si attā–diṭṭhi desapareciese, no se discerniría, en realidad, sobre la existencia del arahatta–puggala. Si se observarse que, en realidad, no existe ningún arahatta–puggala, desaparecía la visión incorrecta de que alguna persona quedaría truncada tras la muerte. Sólo cuando, en realidad, exista originalmente arahatta–puggla, se podrá afirmar que el arahatta–puggala o bien se truncaría o no se truncaría después de la muerte. Sin esta presencia, en realidad, si se adoptase la visión de que "el arahatta–puggla se truncaría tras la muerte", se conviertiría en uccheda–diṭṭhi, en una visión nihilista. Si se adoptase la visión "el arahatta–puggala no se truncaría después de la muerte", dicha visión se convertiría en sassata–diṭṭhi, en una visión eternalista sobre la existencia. La visión eternalista adopta que la persona, el ser, es una sola realidad en una vida–renacimiento y que será esa sola realidad incluso en los renacimientos sucesivos.
Por otro lado, los khandhās, los 5 agregados constituyentes de la existencia, cambian más de cien veces desde uno antiguo a uno nuevo incluso durante un abrir y cerrar de ojos. Por lo tanto, los khandhās, los 5 agregados constituyentes de la existencia, no serán 


permanentes–nicca, tal y como la gente suele pensar con respecto a una persona, a un ser. Éstos son sólo dhammas impermanentes–anicca, que desaparecen más de cien veces, inclusive, durante un abrir y cerrar de ojos. Nunca existirá nada aparte de los khandhās. Estos khandhās, que están desapareciendo y cambiando rápidamente, pueden causar mucho sufrimiento en quienes lo abriguen. Asuntos que provoquen tanto sufrimiento–dukkha no deberían adoptarse como mi alma–atta. 

Significado de Atta 
Sólo cuando exista una mente incorrecta y proclive al apego, existirá un alma–atta. Si no existiese una mente incorrecta proclive al apego, entonces no existiría ningún un alma–atta. Si no existiese un alma–atta, tampoco existiría una persona, ni un ser sobre el qué pensar. Si no existiese ni una persona ni un ser, ni siquiera debería existir tal cosa como la muerte de tal persona, que la persona viva, que dicho ser muera, que dicho ser viva. Si no existiese ni muerte ni vida, tampoco debería existir truncamiento o no–truncamiento después de la muerte. A pesar de esta ausencia, si se adoptase su presencia, surgiría uccheda–diṭṭhi y sassata–diṭṭhi, la visión nihilista y la visión eternalista, respectivamente; entonces, se convertiría en un obstáculo para el sendero–magga y la fruición–phala. Si se mantuviese dicha visión incorrecta, qué se podría decir del sendero y la fruición, ni siquiera podría desarrollarse la sabiduría introspectiva–vipassanā y nadie merecería ser denominado como alguien que apreciase al Buddha, que apreciase el dhamma, que apreciase las enseñanzas del Buddha–sāsanā. [Téngase mucho cuidado].
[Ésta es nuestra opinión respecto al Yamaka Sutta Pāḷi].
La Visión de los Maestros
Respecto a este Yamaka Sutta, quienes ya hayan asumido que el arahatta–puggala se truncaría cuando muera, su visión incorrecta se convertirá en uccheda–diṭṭhi. Sólo estarán libres de uccheda–diṭṭhi cuando consideren que no se truncará absolutamente nada. Por ello, ellos mantienen dicha visión. Por favor, adóptese la visión adecuada.
Hasta donde he sustraído pasajes del Suttanta Pāḷi y Abhidhamma Pāḷi, los he explicado adecuadamente junto con la visión de los maestros, así que se podrá también 



entender correctamente el resto del Texto Pāli. Por lo tanto, el Suttanta y el Abhidhamma Pāḷi restantes, relacionados con la cesación–alivio de los khandhās de un arahatta–puggala, no se discernirán más aquí. 
El comentarista y el antiguo subcomentarista, que ya habían expuesto las palabras Pāḷi del Buddha, poseen tan maravilloso conocimiento que las comentan de forma también maravillosa. Hoy en día, dado que el conocimiento profundo es necesario para que la gente comprenda el significado esencial al respecto, se disponen de diferentes puntos de vista sobre esos Comentarios y sobre los antiguos Subcomentarios. Hay mucho que considerar también en los Subcomentarios y versiones posteriores sobre qué es correcto y qué no. Sólo aquellos que ya han estudiado ampliamente las  palabras originales en Pāḷi del Buddha y hayan conocido adecuadamente el deseo del Buddha podrán adoptar el significado esencial, principalmente y también las maravillosas exposiciones de versiones anteriores, de Comentarios y Subcomentarios posteriores. Además, podrán distinguir qué puede resultar razonable y qué no en los Subcomentarios y versiones posteriores.
Por lo tanto, en el Nibbānakathā, sin necesidad de mostrar muchos pasajes del Comentario, Subcomentario y demás versiones; sólo se extraerán los pasajes Pāḷi originales, las palabras del Buddha, las palabras de los arahats y se explicarán claramente la naturaleza del nibbāna.
[Aquí terminan las diferentes visiones respecto al Khandha–Samyutta Pāḷi]

Explicación sobre la Visión de Algunas Versiones
Ahora, se explicarán algunas aspectos de algunos textos Pāḷi, del Comentario, Sub-comentario y demás versiones.
Yathā paccayaṃ hi pavatlimattameva
yadidaṃ sabhāva dhammo nāma. 
	[Tikākyaw]

	yadidaṃ yo ayaṃ sabhāva dhammo nāma atthi
= existe un dhamma último 


	so yathāpaccayarh pavattimattameva 	= ése dhamma último es simplemente una acción bajo una condición

Sabbepi hi dhammā taṃ taṃ
kariyāmattava honti, na tesu
dabbaṃ vā santhānaṃ va
viggaho vā upalabbhati.

[Paramattha Dīpanī Tikā, 
nuevo Subcomentario del Abhidhamattha Saṅgaha]
Hi–saccaṃ sabbepi dhammā taṃ taṃ kariyāmattāva 
	honti	= Es cierto que todas las realidades últimas son simplemente acciones de quienes piensen, sepan, experimenten, etc.,
	tesu	= esas realidades últimas,
	dabbaṃ vā	= esa sustancia o
	santhānaṃ vā	= esa figura o
	viggaho vā	= ese cuerpo
	na upalabbhati	= no podrán ser obtenidos nada.

Significado 
Se piensa que la imagen de un hombre o de un rostro sobre un espejo correspondería, en apariencia, a un hombre real o a un rostro real. Sin embargo, aunque se extrajese la imagen, ni siquiera se podría obtener un átomo de sustancia al respecto. Se piensa que la imagen sobre el agua clara de un hombre, del Sol, de la Luna, de las nubes, de los árboles correspondería a la de un hombre real, la del Sól, etc., en apariencia. Sin embargo, para eliminar su sustancia, ni siquiera se podría obtener un solo átomo de sustancia.

Saṅkhaha–paramattha
De manera similar, la mente–citta, el dhamma último, corresponderá también y simplemente a la acción de pensar, conocer. Aunque todas las mentes de los infinitos seres se encontrasen reunidas, ni siquiera se podría obtener una partícula tan pequeña como la de un átomo correspondiente a alguna sustancia. [los 52 factores mentales–cetasikas también deberían entenderse de la misma manera]. 



De las 28 materialidades, el elemento tierra, pathavi, en su naturaleza última, también corresponderá simplemente a la dureza, a la acción de la suavidad, al estado de dureza, de la suavidad. Ni siquiera existiría una partícula atómica que pudiese ser obtenida de ello. No obstante, al ser materialidad, si se colectase más de un crore, se podrían convertir en una partícula atómica, etc., los restantes elementos, agua, fuego y viento, también deberían entenderse de la misma manera. Aunque los 24 upādā–rūpa restantes, los derivados, se pudiesen colectar de cualquier manera, su sustancia no se podría obtenerse ni siquiera bajo el tamaño de un átomo.
Así, aunque dos tipos de mentalidades, es decir, mente y factores mentales, se reuniesen en más de un crore de ellos, ni siquiera se podría obtener un átomo de sustancia. De los 4 grandes elementos de la materialidad, es decir, agua, tierra, fuego y viento, de cada elemento también, bajo la naturaleza última, no se podría obtener inclusive un átomo* de sustancia (átomo* — aquí significa que no se podría siquiera obtener la partícula del polvo más fino que pudiese verse dentro de un rayo de Sol que entrase por el agujero de una pared, etc.,); qué podría decirse de las materialidades menores, del upādā–rūpa, de la materialidad derivada.
Nibbāna, la cesación–alivio, el acto de cesar y aliviarse, no es un tipo de realidad que siempre surja. Dado que se trata simplemente de la cesación–alivio del devenir, del surgimiento, simplemente del final, de la desaparición de la mente, de los factores mentales y de las materialidades que siempre surgen, el nibbāna es mucho más sutil que la mente, que los factores mentales y que las mentalidades que siempre surgen en más de un millar de veces. La mente, los factores mentales y las materialidades, los saṅkhata–paramatas, las realidades últimas condicionadas, serán prominentes bajo un estado de surgimiento incesante.

Saṅkhata–paramata
El nibbāna, el asaṅkhata–paramata, la realidad última incondicionada es prominente bajo una naturaleza de paz, correspondiente a la cesación–alivio, al fin del surgimiento de los saṅkhata–paramatthas, de las realidades últimas condicionadas. Si no existiese 


cesación–alivio, no existiría un final, no existiría la cesación–alivio de las impurezas en los 3 planos existenciales; y si no existiese cesación–alivio, ni un fin a las impurezas, entonces no existirían los Buddhas, tampoco los Paccekabuddhas, ni los arahats, ni los ariyās, ni tampoco lo seres nobles.

Saṅkhata Paramattha Kriyā
Hasta ahora, con palabras como las anteriores, todos los dhammas últimos no poseerían, en realidad, ni siquiera un átomo de sustancia; se trataría simplemente de acciones–kriya, a un simple estado. Aunque sean meras acciones–kriya, las acciones saṅkhata–paramattha–kriya de este tipo sólo corresponderían a acciones–kriya que surgiesen.

Asaṅkhata Paramattha Kriyā
La cesación, la desaparición de estas acciones saṅkhata–kriya correspondería a la acción–kriya de un asaṅkhata–paramattha. Por lo tanto, si se quisiera saber si el nibbāna, si la  acción asaṅkhata–kriya, fuese prominente en su naturaleza última o no, no debería averiguarse esto como se haría con la acción saṅkhata–kriya; se debería averiguar si realmente existe la cesación–alivio de las impurezas o si realmente existe la cesación–alivio de los khandhās, de los 5 agregados constituyentes de la existencia.
En los tres planos existenciales principales, si se creyese que existen los Buddhas, Paccekabuddhas, Buddhas Solitarios y nobles ariyās, debería entenderse con confianza que debería existir la cesación–alivio o el término a las contaminaciones. Tal entendimiento no correspondería a un paccakkha–diṭṭha, a una consumación o una visión; se trataría sólo de un anumāna, de un entendimiento por inferencia. Quienes hayan experimentado o comprendido que las contaminaciones siempre presentes en ellos ya habrían cesado y se habrían aliviado podrían consumarlo mediante paccakkha–diṭṭha.
Algunas personas dicen: "la cesación–alivio corresponde simplemente a una ausencia de impurezas, abhāva. La cesación–alivio de los khandhās corresponde simplemente a la ausencia de khandhās, a abhāva. Abhāva corresponde simplemente a una ausencia y no es nada más, no es una naturaleza profunda, ni difícil de conocer, ni difícil de observar; no 



es gloriosa; ¿cómo podría abhāva, tuccha, la ausencia de algo, considerarse como algo sobre qué apoyarse, existir, depender, refugiarse o tomar abrigo?"
[Este tipo de críticas ya se han aclarado previamente]
Algunos subcomentaristas tampoco pretenden afirmar que la cesación–alivio de las impurezas, que la cesación–alivio de los khandhās, sean el nibbāna.
Adoptan la postura: "Existe un tipo particular (específico) de elemento natural que conduce a esa cesación–alivio; sólo ese gran elemento natural corresponde realmente al mahā–nibbāna, el cual está lleno de cualidades infinitas como auténticas, difíciles de ver, etc. La cesación–alivio correspondería simplemente al resultado de ese nibbāna."
La opinión de los maestros no coincide con los ejemplos del Texto Pāḷi mostrado en el segundo capítulo. Las impurezas y los khandhās son incomparables; corresponden sólo a una masa muy grave y peligrosa de sufrimiento–dukkha. Siendo tan grave el sufrimiento de las impurezas, como el sufrimiento de los khandhās, grande será la gloria de la cesación–alivio de esas impurezas y de esos khandhās.
Si se puede considerar cuán grave es la mala consecuencia, el estado de sufrimiento–dukkha de la codicia presente en los seres, se podrá considerar cuán grande sería su liberación, la cesación–alivio de esta codicia. Por favor, consideren las negativas consecuencias, el estado de sufrimiento–dukkha del odio. Por favor, consideren las malas consecuencias, el estado de sufrimiento–dukkha de la ilusión; las malas consecuencias, el estado de sufrimiento–dukkha de la visión incorrecta de diṭṭhi, etc., de las 1,500 impurezas–kilesas, respectivamente.
Así como un soplador sería combustible del fuego, todos los tebhummaka–rūpa–nāma, materialidades y mentalidades, corresponderán solamente al combustible de los fuegos de las 1,500 impurezas–kilesas.
El líquido venenoso mortal es similar a las impurezas–kilesas. Los grandes árboles venenosos serían similares a los tebhummaka–kandhās de los 3 estados de un ser. Así como los grandes árboles venenosos podrán ser lugares para el desarrollo de líquidos venenosos, así mismo, son los tebhummaka–kandhās de los 3 estados de los seres para el 



desarrollo de impurezas–kilesas, para el desarrollo de todos los peligros. Si se puede considerar cuán grave son las consecuencias negativas de las impurezas–kilesas, el estado de sufrimiento–dukkha desarrollado en cada una de las 81 consciencias–cittas mundanas–lokiya, se podrá considerar cuán grande sería la felicidad de la liberación, la cesación–alivio de cada consciencia–citta.
[El rūpa–nāma restante también debería entenderse de la misma manera]

Bhāva. abhāva
La aparición o la presencia de lo saṅkhata, de los dhammas condicionados corresponderán a bhāva; mientras que lo que no aparezca o su ausencia corresponderá a abhāva. La aparición o presencia de las 1,500 impurezas–kilesas (bhavapakkha = del lado de la existencia) corresponderá al estado de lo vano, del sufrimiento–dukkha. La no–aparición o la ausencia, abhāvapakkha (= del lado de la no–existencia) corresponderá a un estado de gloria, de bendición y de gran felicidad. Nunca piensen despectivamente de abhāva. El abhāva, la liberación de tan graves peligros, enemigos y catástrofes, corresponderá a la gran bendición de esta felicidad.

Simplemente Bhāya
Aunque se le llame abhāva en el sentido de ausencia de impurezas–kilesas y agregados–khandhās, en realidad, esto corresponderá al bhāva prominente dentro de la naturaleza asaṅkhata–paramattha–dhamma, de la realidad última e incondicionada.
Si no existiese bhāva, no existiría en los 3 planos de la existencia los Buddhas, Paccekabuddhas, ni los ariyas, los nobles. La felicidad de seres humanos, Devas y Brahmās son seguidas por impurezas–kilesas, por el peligro de la vejez, el peligro de la muerte, el peligro de los apāyas, por el triste curso de la existencia. La felicidad de seres humanos en ellos pronto desaparecerá y se convertirá en la ausencia–abhāva, para terminar sufriendo gravemente en el infierno de los apāya–nirayas.
De la misma manera, la felicidad de Devas en ellos pronto desaparecerá y se convertirá en la ausencia–abhāva y sufrirán gravemente en el infierno de los apāya–



nirayas. La felicidad de Brahmās en ellos pronto desaparecerá y se convertirá en ausencia–abhāva, para terminar sufriendo gravemente en el infierno de los apāya–nirayas. Así, aunque a tebhummaka–sukha, a la felicidad de los 3 planos existenciales, se le denomine bhāva–sukha, al corresponder a la impermanencia–anicca de los dhammas, desaparecerá instantáneamente y se convertirá en ausencia–abhāva a igual que la magia exhibida por un mago.

El Verdadero Bhāva 
Sólo santi–bhāva corresponderá a un bhāva eterno, permanente y verdadero. No existirá tal cosa como un santi–bhāva que cambie y una cesación–alivio que desaparezca, que se convierta en abhāva, ni que el sufrimiento–dukkha de las impurezas–kilesas y el sufrimiento–dukkha de los khandhās reaparezcan.
Así, hasta ahora, con estas explicaciones, de acuerdo con muchos conceptos Pāḷis mostrados en el segundo capítulo, se concluye que la cesación–alivio de las impurezas–kilesas y de los khandhās corresponderá al nibbāna. No existirá nada más que descubrir que sea mejor que esa cesación–alivio. Aunque se intente descubrir, no se encontrará otra felicidad que supere a la gran y apacible felicidad de santi–sukha, de la cesación–alivio a este grave anamatagga–vaṭṭa de sufrimiento–dukkha.
No existirá otro santi–sukha, sitala–sukha, ninguna felicidad más apacible que la cesación–alivio del sufrimiento–dukkha, motivo por el cual se discierne aquí su significado.
Ejemplo. Quienes sufren y padecen de viruela por todo el cuerpo podrán liberarse de dicha enfermedad sólo cuando esa enfermedad, en cada parte de su cuerpo, cese, se alivie y desaparezca. Por lo tanto, el refugio para ellos corresponderá sólo a la cesación–alivio de cada parte de su cuerpo; no existiría otro refugio que tal.
Sólo el verdadero dhamma que podrá salvar a alguien de ese sufrimiento corresponderá a la cesación–alivio de dicha enfermedad; no existirá ningún otro ni verdadero dhamma que pueda salvar a alguien aparte de este dhamma. Por lo tanto, para ellos, el verdadero refugio corresponderá solamente a la cesación–alivio de dicha enfermedad; no existirá otro refugio que éste.



Sólo el dhamma, libre de ese peligroso sufrimiento–dukkha, corresponderá a la cesación–alivio a esa enfermedad. Por lo tanto, el dhamma al que se procure como refugio, en el cual se yazca, el cual se adopte como refugio, del cual se dependa, etc., corresponderá simplemente a la cesación–alivio de dicha enfermedad.
Así, para quienes sufran del peligro de la enfermedad, existirá el abhāva, la cesación–alivio a esa enfermedad.
Así, para quienes sufran del peligro de la enfermedad, el abhāva, la cesación–alivio a esta enfermedad:
	dīpaṃ	= será similar a una Gran Isla.
	nātho	= será el refugio
	patittho	= será confiable
	tānaṃ	= será la salvación
	lenam	= será la protección
	gati	= será dónde mantenerse en pie, existir
	parāyam	= será dónde abrigarse.

Sólo Abhāva como Refugio
De manera similar, la mentalidad–materialidad, los khandhās, el rūpa–nāma, de acuerdo con las palabras del Buddha: "pancakkhandhe aniccato, dukkhato, ragato, ganato, sallato, aghato, ābūdhatu", que aparezcan en el cuerpo, corresponderían a graves enfermedades, a graves padecimientos. Para quienes sufran del peligro de las enfermedades, de las dolencias, las altas fiebres de los khandhās, etc., la cesación–alivio a esas impurezas y khandhās, este abhāva, corresponderá realmente a aquello en donde uno podrá abrigarse, existir, depender, refugiarse como dhamma.
[Esta es nuestra visión que muestra que el abhāva, la cesación–alivio del grave peligro del sufrimiento, de las impurezas y de los khandhās, bajo la naturaleza del santi-alivio, corresponderá al (ekantabhāva, niccabhāva, duvabhāva, thāva–rabhāva, saccabhāva) verdadero bhāva, al permanente bhāva, al firme bhāva, al eterno bhāva, al verdadero bhāva, al definitivo nibbāna].
Por otro lado, el autor del Manidīpa afirma que antes de la consumación del khandhā–parinibbāna, como el sufrimiento–dukkha–khandhā se encontraría vívidamente presente en él, aún no podría afirmarse que el arahatta–puggala ya habría consumado 


el nibbāna. Además, tras la cesación de los khandhās, como ya habría cesado sin quedar residuos, no podría reclamarse que ya habría consumado o alcanzado el nibbāna. Por lo tanto, con la palabra "consumó el nibbāna" se referiría simplemente a una objetivización  mediante el conocimiento. No existiría otra consumación aparte de esta objetivización. Eso es lo que quiere decir el autor. [Esto no es correcto]
Además, antes de la consumación del khandhā–parinibbāna, el arahat ciertamente ha consumado, mediante la experiencia (kāyasacchikiriya kicca), el kilesa–nibbāna, la cesación–alivio de las impurezas que siempre lo habría acompañado durante el saṃsāra. Además, durante el momento de la consumación del khandhā–parinibbāna, ciertamente se consumaría y  alcanzaría el khandhā–parinibbāna. Por ello, debe tenerse esto en cuenta. Ya se ha discernido al respecto previamente.
En el Miliṇdapañhā se encuentran 7 discusiones sobre el nibbāna. En la última discusión:
P.	: "¿Existe algún plano donde exista el nibbāna ?" preguntó el Rey Miliṇda.
R.	: "No existe ningún plano en el cual exista el nibbāna", dijo el Venerable Nāgasena.
P.	: "Si no existe ningún plano donde éste exista, entonces no existiría el nibbāna. La frase 'encontrar el nibbāna' también sería incorrecta", dijo el Rey.
R.	: Aunque no exista un plano para que éste exista, sí existe el nibbāna. La frase 'encontrar el nibbāna' también sería correcta.
Ejemplo: Si un hombre que prendiese fuego frotase dos trozos de madera, obtendría fuego. No habría existido ningún lugar para que dicho fuego exista previamente. 
Para el que fuera a convertirse en Rey Sakkavatti, que estuviese ejerciendo los deberes de un Rey Cakkavatti, llegaría un carruaje denominado cakkaratana. Éste no habría existido en ningún lugar para que previamente exista como carruaje cakkaratana. Así es, aunque el nibbāna no haya existido previamente, existe el nibbāna. Quien practique la meditación de la introspección profunda–vipassanā, realmente, se encontrará con el nibbāna. Así respondió el Venerable Nāgasena.
En esta discusión, al comparar el ejemplo del carruaje sakka–ratana que llega espontáneamente al futuro Rey Cakkavatti cuando haya practicado los deberes cakkavattis con el ejemplo de frotar la leña para encender fuego, así también lo sería con 



el nibbāna, que nunca habría existido por siempre antes de que el arahat consumase el parinibbāna. Los que adoptan el nibbāna descrito previamente lo hacen como el que surgiría inmediatamente después de su muerte–parinibbāna cuti.
Por otro lado, en el Miliṇdapañā Pāḷi en el ejemplo del fuego y en el ejemplo del carruaje cakkaratana sólo se menciona el estado presente del surgimiento (del fuego y del carruaje cakkaratana); no obstante, por el lado del nibbāna no se menciona nada respecto sobre el estado de su surgimiento. Sólo el encuentro con el nibbāna se menciona así: "sammā patipanno nibbānaṃ sacchikaroti." Por lo tanto, en el Miliṇdapañā Pāḷi, aunque no se mencione ni dirección ni lugar para la existencia del nibbāna, ciertamente se afirma que existe el nibbāna. Si el dhamma puede practicarse correctamente, ciertamente podrá encontrarse el nibbāna. Hasta ahora, este significado es el entendido.
En relación con este nibbāna, sólo las palabras de los nobles ariyās que ya han consumado el nibbāna a través de su penetrante iluminación corresponderá a una autoridad–pamāna al respecto. Si las palabras proveniesen de personas que nunca habrían experimentado el nibbāna, aunque sean palabras de autores de muchos libros, nunca podrán adoptarse confiablemente. No obstante, que no se tema demasiado si se confundiese las palabras sobre el nibbāna. Sólo en los bodhipakkhiya–dhammas, en los 37 factores de la iluminación, las ideas erróneas serían muy temibles. Aquellos que no practiquen el dhamma de los 37 bodhipakkhiyas y, sin embargo, hablen correctamente del nibbāna, se encontrarán muy lejos de ese nibbāna.

Ejemplo
Aquellos atados de pies y manos tensamente, puestos en una gran balsa de madera y lanzados a la deriva por el río, sin parar ni por un instante, flotarán río abajo hasta llegar al oceáno. Aunque hablen correctamente sobre tierra firme, se encontrarán cada vez más lejos de tierra firme.
De manera similar, quienes no practiquen los 37 bodhipakkhiya dhammas se encontrarán fuertemente atados con las cuerdas de la pasión sensual a los objetos sensoriales, es decir, a la comida, a la ropa, a las viviendas, a asientos y camas, casas, monasterios, fuentes de agua, a lagos, a lugares de sombra y se entregarán a todo ello diariamente, desarrollando cada vez más ignorancia–avijjā, paññabhisaṅkhārā 



apaññābhisaṅkhārā, formaciones buenas, formaciones malas, y serán arrastrados rio abajo diariamente hasta finalmente llegar a los 4 planos inferiores de la existencia, hacia el océano de los 3 vaṭṭas. Aunque a veces hablen correctamente sobre el nibbāna, simplemente se encontrará, cada vez más alejados de este nibbāna, de las elevadas tierras de las cuales tanto hablen.
Aunque aquellos que puedan hablar incorrectmente sobre el nibbāna, si entendiesen correctamente los bodhipakkhiya–dhammas y los practicasen adecuadamente para disipar la gran oscuridad de la ignorancia–avijā que envuelve sus cuerpos, los practicasen a diario podrán destruir las acciones–kammas, las nuevas y antiguas, las buenas y perjudiciales, las semillas de los 4 planos inferiores de sufrimiento–apayas, las semillas de los vaṭṭas, las semillas de sufrimiento–dukkha, las semillas de los renacimientos–bhava, las semillas del saṃsāra; aquellos que remen río arriba, etapa por etapa, mediante la práctica del vivatta–dhammā, el nibbāna de las tierras elevadas, de la purificación de los 7 visuddhis, podrían hablar incorrectmente del nibbāna, pero realmente ellos sí podrán consumar el nibbāna último.
Existe el saṃsāra–mahā–ogha, la gran corriente del saṃsāra; también existe un escape a ese saṃsāra–mahā–ogha, el cual llegaría hasta una orilla; también existe un curso que flota hacia el centro de este mahā–ogha, a través de la gran corriente donde no existe ninguna orilla.

Los 6 Oghas
El ojo en el cuerpo presente es uno de los infinitos saṃsāra–mahā–oghas, una de las grandes corrientes. El oído, la nariz, la lengua, el cuerpo y la mente también forman parte de estos infinitos saṃsāra–mahā–oghas. Así, las 6 bases internas en total de ajjhattikāyatana conforman 6 saṃsāra–mahā–oghas, 6 interminables y grandes corrientes.
De esos 6 mahā–oghas, el ojo, en el cuerpo interno, no tiene un origen en el saṃsāra para determinar el momento exacto en el cual comenzó; éste es demasiado extenso; el dominio del ojo es tan profundo como el mahā–avīci, el gran infierno; tan ancho como el infinito este, oeste, sur y norte; puede extenderse hasta los infinitos universos cakkavālās.



El pensamiento y el apego hacia la base ocular interna en calidad de 'mi ojo, yo veo, mi cuerpo' corresponderá a un ahogamiento dentro del saṃsāra–maha–ogha del ojo, de una gran corriente. 
El disfrute y el placer de los objetos visuales corresponderían a navegar a la deriva, a flotar a la deriva en medio de un mahā–ogha sin orillas, de una gran corriente sin orillas.
Estos seres se ahogan en multitud dentro del saṃsāra–mahā–ogha de sus ojos, de la gran corriente durante el interminable periodo del ciclo de renacimientos del saṃsāra y sólo flotan en medio de un mahā–ogha sin orillas, de una gran corriente hasta el presente. 
Ahora bien, existe pensamiento y apego hacia el ojo interno en calidad expresiva como 'mi ojo, yo veo, mi cuerpo'. La desaparición, la cesación–alivio de ese apego correspondería a la otra orilla del saṃsāra–mahā–ogha del ojo, de esa gran corriente.
El hombre que se ahoga y flota en el océano de sus ojos, cuando se libera del apego hacia su ojo, llegará a la otra orilla del samsara mahā–ogha de los ojos, de esa gran corriente.
Deberíase hacer un trabajo por disipar la gran oscuridad de la ignorancia–avijjā que cubra a ese ojo, abandonar el placer pasional y la indulgencia en los objetos visuales y eliminar el apego al ojo presente. Ese trabajo consiste en remar río arriba hasta las tierras elevadas del nibbāna, hacia la otra orilla delsamsāra–mahā–ogha de los ojos, de esta gran corriente.
[Ésta es el exposición sobre bhāva y abhāva].

Payogasampatti
Payoga, la labor de disipar la oscuridad de la ignorancia–avijjā presente en el ojo, significa contemplar la impermanencia, el sufrimiento, la enfermedad, el dolor, etc., para consumar los defectos–ādinavas surgidos con el desarrollo de los 40 bhāvanās. Éste es una trabajo de contemplación sobre el ojo hasta desarrollar el conocimiento de su impermanencia, insatisfactoriedad e inidentitariedad (anicca–vijjā–ñāṇa, dukkha–vijjā–ñāṇa, anattā–vijjā–ñāṇa).



Ejemplo
Existe un asador en su cuerpo; Los gusanos muy pequeños se germinan activamente. Cuando ese hombre, con la visión nublada, los mira, los confunde con su buena carne y desea desarrollarla; le encanta la idea de que la nueva carne esté surgiendo. Confunde la picadura de pequeños gusanos con el picor causado por el surgimiento de carne nueva.
Una vez que se mire a través de un microscopio transparente, se verán todos los gusanos. Sólo entonces uno se asustará alarmantemente, temblando con hígado e intestinos. Entonces, no podrá dormir bien, no se podrá comer bien. Se sentirá mucho miedo, porque se espera que si esos gusanos no desaparecen y continúan con vida durante mucho tiempo, devorarán la capa interna de la piel y la carne interna hasta que alcancen el hígado, el corazón y los intestinos.
En este ejemplo:
1. 	La herida será similar a este cuerpo.
2. 	Las pequeñas larvas serán similares a la base del ojo.
3. 	El ojo enfermo sería similar al ojo mental de un ser mundano–puthujjana.
4. 	Las nubes en el ojo serían similares a las nubes de avijjā.
5. 	El inventor del microscopio sería similar al Mahāthera, al Venerable Sāriputta, quien ya ha expuesto el desarrollo de los 40 bhāvanās.
6.	El microscopio sería similar al conocimiento anicca–vijjā–ñāṇa, dukkha–vijjā–ñāṇa y anattā–vijjā–ñāṇa del fenómeno nāma-rūpa.
7.	Pensar que las larvas sean su propia carne y sangre sería similar al pensamiento y apego hacia el ojo, que éstos formen parte de su cuerpo, que correspondan a 'mi ojo', que objetos visuales, pensamientos y apegos hacia objetos elegidos se aprecien como ‘yo veo’ e incluso considerarlo como el ojo de un ser vivo–attajiva, con un alma y una vida.
8. 	Sólo la observación a través de un microscopio, la visión de los gusanos activos, no de su propia carne, que podrían llegar a representar un peligro para la vida, será similar al surgimiento y desaparición instantáneos del 



elemento ocular activo, al desarrollo de los bodhipakkhiya–dhammas y a la apreciación del conocimiento de la impermanencia, la insatisfactoriedad e inidentitariedad del fenómeno nāma-rūpa (anicca–vijjā–ñāṇa, dukkha–vijjā–ñāṇa y anattā–vijjā–ñāṇa). 
9. 	Observar los gusanos, tan pronto como se vean como gusanos, la visión temerosa del devenir de diversos problemas propios del sufrimiento, grandes o pequeños, será similar a la visión de los 40 bhāvanās, a la contemplación de las cosas temibles con respecto a ese ojo.

Sólo al observar los movimientos activos que claramente muestren que no se trata de ninguna parte del cuerpo, sino de gusanos; así como el elemento visual en ambos ojos sería prominente sólo al observar el udayabbaya–ñāṇa, que surge y desaparece momentáneamente, se hará evidente que el ojo no corresponde a una persona, que el ojo no corresponde a ningún ser, que el ojo no es mi alma, que se trata sólo de una masa de sufrimiento–dukkha.
[Ésta es la discusión que expone: "Mientras él no reciba el microscopio del conocimiento de la impermanencia, la insatisfactoriedad e inidentitariedad del fenómeno nāma-rūpa, anicca–vijjā–ñāṇa, dukkha–vijjā–ñāṇa, anatta–vijjā–ñāṇa; y se exponga el payoga–sampatti, se habrá perdido la tarea de remar río arriba hasta la otra orilla del saṃsāra–mahā–ogha del ojo, de la gran corriente en la que se ha ahogado y ha estado flotado hasta ese momento"]
Además, en el saṃsāra–mahā–ogha del oído interno, en el saṃsāra–mahā–ogha de la nariz, en el saṃsāra–mahā–ogha de la boca, en el saṃsāra–mahā–ogha del cuerpo, en el saṃsāra–mahā ogha de la mente, por cuánto tiempo de duración, a qué profundidad, en qué amplitud, etc., deberá entenderse similar y detalladamente que el caso del saṃsāra–mahā–ogha del ojo, de esta gran corriente del ojo.

Especial
1. 	El apego a su oído como mi oído. Cuando escucho un sonido concreto, yo lo escucho. “Mi oído corresponde a mi alma–atta que escucha: corresponde al dueño, a la vida–jiva” significará el ahogamiento y 



perdición en el saṃsāra–mahā–ogha de su oído, en esta gran corriente. El truncamiento y la cesación–alivio de este apego correspondería a la otra orilla del samsārā–mahā–muddrā del oído, de este gran océano del oído.
2. 	El apego a su nariz como mi nariz, al oler un  olor como “yo lo huelo, mi nariz es mi alma–attā que huele, es el dueño, la vida–jiva" significará su ahogamiento y perdición en el samsārā–mahā–ogha de su nariz, en esta gran corriente. El truncamiento y la cesación–alivio de dicho apego correspondería a la otra orilla del saṃsāra–mahā–samuddrā de la nariz, de este gran océano de la nariz.
3. 	El apego a su lengua como mi lengua, al comer y conocer el sabor de la dulzura, de la acidez, etc., “Conozco el sabor, mi lengua es mi alma–attā que degusta, el dueño, la vida–jiva" significará su ahogamiento y perdición en el samsāra–mahā–ogha de la lengua, en esta gran corriente. El truncamiento y la cesación–alivio de ese apego correspondería a la otra orilla de ese saṃsāra–mahā–samuddrā de la lengua, de este gran océano de la lengua.
4. 	El apego hacia su cuerpo como mi cuerpo, cuando se contacte con cierto tacto y sepa "He tocado algo, lo he conocido; las partes grandes y pequeñas de mi cuerpo son mi alma–attā que siente y conoce; éste es su dueño, la vida–jiva" significará su ahogamiento y perdición en el samsāra–mahā–ogha de su cuerpo, en esta gran corriente. El truncamiento y la cesación–alivio de ese apego corresponderá a la otra orilla de ese cuerpo saṃsāra–mahā–samuddrā, de este gran océano del cuerpo.
5. 	El apego hacia su mente como mi mente, siempre que piense y conozca "Yo pienso, yo sé; mi mente es mi alma–attā que piensa y conoce; es el dueño, la vida–jiva" significará su ahogamiento y perdición en el anamatagga–saṃsāra–mahā–ogha de la mente, en esta gran corriente. El truncamiento y la cesación–alivio de ese apego correspondería a la otra orilla de dicho saṃsāra–mahā–samuddrā de la mente, de este gran océano de la mente. 



Por lo tanto, débese apreciar correctamente el remolino del saṃsāra; el nibbāna, la otra orilla del remolino del saṃsāra; cómo se ahoga uno en su remolino; cómo uno es liberado, cómo se salva de él y cómo se llega a la otra orilla de este remolino [entiéndase las realidades restantes en detalle como ya se ha expuesto en el caso del sentido visual del ojo].
(a). 	Samuddo samuddo ti bhikkhave assutavā puthujjano 
bhāsati, neso bhikkhave ariyassa vinaye samuddo, 
mahā eso bhikkhave udakarāsi mahā udakaṇṇavo

(b).	Cakkhu bhikkhave purisassa samuddo, tassa
rūpamayo vego, yo taṃ rūpamayaṃ vegaṃ sahati, 
ayaṃ vuceati bhikkhave attaṃ cakkhusa–muddaṃ 
saūmiṅ sāvattaṃ sagāhaṃ sarakkhasaṃ tiṇṇo 
pāraṅgato thale tiṭṭhati brāhmano.

(c). 	Sotaṃ bhikkhave purisassa samuddo, tassa
saddamnayo vego, yo taṃ saddamayaṃ vegaṃ
sahati, ayaṃ vuccati bhikkhave attani sotasa–
muddaṃ saūmiṅ sāvattaṃ sagāhaṃ sarakkhasaṃ
tiṇṇo pāraṅgato thale tiṭṭhati brāhmano.

(d). 	Ghānaṃ bhikkhave purisassa samuddo, tassa
gandhamayo vcgo, yo taṃ gandhamavaṃ vegaṃ
sahati, ayaṃ vuccati bhikhave attani ghānasa–
muddaṃ saūmiṅ sagāhaṃ sarakkhasaṃ
tiṇṇo pāraṅgato thale tiṭṭhati brāhamano.

(e). 	Jivhā bhikkhave purisassa samuddo, tassa rasamayo 
vego yo taṃ rasamayaṃ vegaṃ sahati, ayaṃ 
vuccaṃ bhikkhave attani jivāsamuddaṃ saūmiṅ 
savattaṃ sagāhaṃ sarakkhasaṃ tiṇṇ0 pāraṇgato 
thale tiṭṭhati brāhmano.

(f). 	Kāyo bhikkhave purisassa samuddo, tassa phot–
thabbamayo vego, yo taṃ phatthabba mayaṃ
vegaṃ sahati, ayaṃ vuccati bhikkhave attaṃ
kāyasamuddaṃ saūmiṅ pāvattaṃ, sagāham 
sarakkhasam tiṇṇo pāraṅgato thale tiṭṭhati brāhmano.

(g). 	Mano bhikkhave purisassa samuddo, tassa dhammamayo 
vego, yo taṃ dhamma mayaṃ vegaṃ 
sahati, ayaṃ vuccati bhikkhave attani
manosamuddaṃ saūmiṅ sāvaṭṭaṃ sagāhaṃ sarakkhasaṃ 
tiṇṇo pāraṅgato thale tiṭṭhati brāhmano. 
[Salāyatana Samyutta Pāḷi]


(a). 	bhikkhave	= bhikkhus,
	asutavā puthujjana	= los seres mundanos que no hayan escuchado mi dhamma
	samuddo samuddo bhāsati	= suelen exclamar 'el océano, el océano'
	bhikkhave	= bhikkhus,
	ariyassa vinaye	= en las Enseñanzas del Buddha poseedor de noble conducta,
	eso	= a lo que se refieren los seres mundanos con océano Samuddarā,
	na samuddo	= no corresponde a un verdadero océano.
	eso	= a lo que los seres mundanos se refieren como 'océano Samuddrā ' corresponde a un gran volumen de agua
	mahāudakarāsi	= es un gran volumen de agua.
	mahāudakannavo	= es un gran océano de agua.

(b). 	bhikkhave	= bhikkhus
	purisassa cakkhu	= el ojo, el elemento–ojo de un ser 
	samuddo	= corresponde a un verdadero océano 
	tassa rūpamayo vego atthi 	= existe la velocidad de la ola causada por la impresión visual en ese ojo–océano.
	yo	= si cierto hombre
	rūpamayaṃ taṃ vegaṃ sahati	= puede suprimir y disipar esa velocidad de onda causada por la impresión visual
	ayaṃ vuccati	= a este hombre se le denominaría



	tiṇṇo	= como el que ya habría cruzado
	attani cakkhusamuddaṃ 	= el samsāra del ojo, de este gran océano en su cuerpo.
	saūmiṅ	= junto con sus olas
	sāvattaṃ 	= junto con su gran remolino
	sagāhaṃ 	= junto con los grandes tiburones y peces que suelen capturan a los seres.
	sarakkhasaṃ 	= junto con los seres gigantes del agua
	pārañgato	= el que ya habría llegado a la otra orilla del nibbāna.
	thale titthati brāhmano 	= el noble que ya habría desembarcado en la tierra del nibbāna. 

(c). 	bhikkhave	= bhikkhus
	purisassa sotamsamuddo	= el oído, el elemento–oído de un ser corresponde a un verdadero océano 
	tassa saddamayo vego atthi	= Existe la velocidad de una ola causada por la impresión del sonido en ese océano samuddrā del oído.
	yo saddamayarñ taṃ vegarñ sahati	= si un hombre pudiese anular y disipar la velocidad de esa ola causada por la impresión del sonido
	ayaṃ vuccati	= a ese hombre se le denominaría
	tiṇṇo	= como aquel que ya habría cruzado
	attani sotasamuddaṃ	= el samsāra del oído, el gran océano en su cuerpo
	saūmiṅ	= junto con sus olas
	sāvattaṃ 	= junto con su gran remolino
	sagāhaṃ 	= junto con los grandes tiburones y peces que suelen capturar a los seres
	sarakkhasaṃ 	= junto con los seres gigantes del agua
	pāraṅgato	= aquel que ya habría llegado a la otra orilla del nibbāna.



	thale tiṭṭhati uahmapo	= el noble que ya habría desembarcado en la tierra del nibbāna. 

(d).	bhikkhave 	= bhikkhus
	purisassa ghānamsamuddo 	= la nariz, el elemento–nariz de un ser es como un verdadero océano 
	tassa gandhamayo vego atthi 	= existe la velocidad de las olas causada por la impresión de olor en ese océano de la nariz
	yo gandhamayaṃ taṃ vegaṃ sahati 	= si un hombre pudiese anular y disipar la velocidad de esas olas causada por la impresión del olor
	ayaṃ vuccati	= a ese hombre se le denominaría como
	tiṇṇo attaṃ ghānasamuddaṃ 	= aquel que habría cruzado el saṃsāra de la nariz, este gran océano en su cuerpo.
	saūmiṅ	= junto con sus olas
	sāvattaṃ 	= junto con su gran remolino
	sagahaṃ 	= junto con los grandes tiburones y peces que suelen capturar a los seres.
	sarakkhasaṃ 	= junto con los seres gigantes del agua 
	pāraṅgato	= aquel que habrá llegado a la otra orilla del nibbāna
	thale tiṭṭhati brāhmano 	= aquel noble que habrá desembarcado en la tierra del nibbāna.

(e).	bhikkhave	= bhikkhus,
	purisassa jivhāsamuddo	= la lengua, el elemento–lengua de un ser es como un verdadero océano. 
	tassa rasamayo vego atthi 	= existe la velocidad de una ola causada por la impresión del sabor en ese océano de la lengua.
	yo rasamayarñ taṃ vagaṃ sahati 	= si cierto hombre pudiese anular  y disipar esa velocidad de onda causada por la impresión gustativa
	ayaṃ vuccati	= a ese hombre se le denominaría como
	tiṇṇo attani jivhāsamuddaṃ 	= aquel que ya habría cruzado el saṃsāra de la lengua, este gran océano en su cuerpo.



	saūmiṅ 	= junto con suss olas
	sāvattaṃ 	= junto con su gran remolino
	sagāhaṃ	= junto con los grandes tiburones y peces que suelen capturar a los seres.
	sarakkhasaṃ 	= junto con los seres gigantes del agua
	pāraṅgato	= aquel que habría llegado a la otra orilla del nibbāna.
	thale tiṭṭhati brāhmano	= aquel noble que habría desembarcado en la tierra del nibbāna.

(f). 	bhikkhave	= bhikkhus
	parisassa kāyo samuddo 	= el cuerpo, el elemento–cuerpo de un ser es como un verdadero océano 
	tassa photthabbamayo vego atthi	= existe la velocidad de una ola causada por la impresión del tacto en ese océano corporal.
	yo photthabbamayo vego sahati 	= si un hombre pudiese anular y disipar la velocidad de esa ola causada por la impresión del tacto
	ayaṃ vuccati	= a este hombre se le denominaría
	tiṇṇo attani kāyasamuddaṃ 	= como aquel que ya habría cruzado el saṃsāra del cuerpo, el gran océano en su cuerpo.
	saūmiñ 	= junto con sus ondas
	sāvattaṃ 	= junto con su gran remolino
	sagāhaṃ 	= junto con los grandes tiburones y los peces que suelen capturar a los seres
	sarakkhasaṃ 	= junto con los seres gigantes del agua
	pāraṅgato	= como aquel que habría llegado a la otra orilla del nibbāna.
	thale tiṭṭhati brahmano	= como aquel noble que ya habría desembarcado en la tierra del nibbāna.




(g). 	bhikkhave	= bhikkhus
	purisassa mano samuddo 	= la mente, elelemento mente de un ser es como un verdadero océano.
	tassa dhammamayo vego aṭṭhi	= existe la velocidad de las olas causada por la impresión de los objetos mentales en ese océano mental.
	yo dhammamayaṃ taṃ vegaṃ sahati	= si cierto hombre pudiese anular y disipar la velocidad de esa ola causada por la impresión de los objetos mentales.
	ayaṃ vuccati	= a este hombre se le denominará
	tiṇṇo attani mano samuddaṃ 	= como aquel que ya habrá cruzado el saṃsāra de la mente, el gran océano en su cuerpo.
	saūmiñ	= junto con sus olas
	sāvattaṃ 	= junto con su gran remolino 
	sagāhaṃ 	= junto con sus grandes tiburones y peces que suelen capturar a los seres.
	sarakkhasaṃ 	= junto con los seres gigantes del agua
	pāraṅgato	= como aquel hombre habría llegado a la otra orilla del nibbāna.
	thale tiṭṭhati brāhmaṇo 	= como aquel noble que habría desembarcado en la tierra del nibbāna.


Significado
A los grandes volumenes de agua en este mundo se les denomina océano samuddra. Ese océano tiene 84,000 yojanas de ancho y la misma profundidad. Su longitud es la misma que la circunferencia del mundo cakkavāḷa, mientras que la profundidad del ojo va desde el fondo del gran infierno mahā–avīci hasta la cima del plano akaniṭṭha–brahmā. Toda su amplitud correspondería a infinitos cakkavālas; su duración correspondería a la del saṃsāra, a la del interminable y sin comienzo ciclo de renacimientos. 
Las olas de ira, de enemistad (kodha, upanāha); el gran remolino de la pasión sensual hacia la materialidad–rūpa; hacia los gāhas, hacia los 4 apegos; los gigantes de la vejez y la muerte, semejantes y cuantiosos peligros existirán en el océano del ojo.


Mientras se dé el apego hacia el ojo como ‘mi ojo’ durante el ciclo de renacimientos del samsāra, uno se ahogará en ese ciclo del océano del ojo. Cuando se trunque el apego al ojo, se cruzará este océano del ojo y se arribará a la orilla del nibbāna. [Debe entenderse esto de la misma manera que en los casos del océano del oído, del olfato, etc.,].
Así, en línea con el Nir0dhasacca Vibbaṅga Pāḷi: cakkhu loke piyarūpaṃ satarūpaṃ etthesā pahlyamānā pahiyati, nirujjhamānā nitujjham, etc., “El truncamiento del apego hacia la pasión sensual del ojo eterno corresponderá al nibbāna consumado en el ojo”.
“El truncamiento de lo sensual: la pasión del apego hacia los órganos internos, es decir, hacia la oreja, la nariz, la lengua, el cuerpo, corresponderá al nibbāna consumado de la oreja, la nariz, la lengua y el cuerpo”.
"El truncamiento del apego hacia el deseo sensual de la mente interna corresponderá al nibbāna consumado en su mente."
Con el significado anterior el Buddha expuso lo siguiente:
'Imasmiṅ byāmamatte kalevare sasaññamhi
samanakc lokañca paññapemi lokasamudayañca
lokanirodañca lokanirodhagāminiñca paṭipadaṃ–

	imasmiṅ byāmamalte kaḷevare	= en este putrefacto cuerpo de una braza de altura, junto con la mente poseedora de percepción.	
	lokañca paññapemi 	= expongo también el mundo, la verdad del sufrimiento, dukkha–saccā.
	lokasamudayañca paññapemi	= expongo también la causa del mundo, dukkha samudaya saccā.
	lokanirodhañca paññapemi	= expongo también el nibbāna, la cesación del mundo, dukkha nirodhā saccā.
	lokanirodhagāminiñca paṭipadaṃ	= expongo también el sendero de la práctica conducente hacia el nibbāna, la cesación del mundo, dukkha nirodhā gāminī paṭipadā saccā,
Significado
“Con respecto a este cuerpo, también expongo la verdad de su sufrimiento, dukkha–saccā; expongo el samudaya–saccā de este cuerpo; expongo también el nirodha–saccā en este cuerpo; expongo también el magga–saccā de este cuerpo”.

Dukkha–saccā significa los órganos del cuerpo, como el ojo, el oído, la nariz, etc., como ya se ha expuesto previamente. 
Samudaya–saccā significa el deseo contenido en el cuerpo.
Magga–saccā significa el óctuple sendero como, por ejemplo, visión correcta, pensamiento correcto, etc., contenidos en el cuerpo. Por lo tanto, esas 3 nobles verdades se exponen y se obtienen principalmente con respecto a este cuerpo.
Por otro lado, nirodhā–saccā, correspondiente a la cesación–alivio del sufrimiento, éste no se obtiene mediante una contención en el cuerpo; como sólo podría consumarse en relación al cuerpo, se expone como en el cuerpo.
Por otro lado, el maestro, refiriéndose a este texto Pāḷi, mantiene la visión de que cada nibbāna se vincularía a cada khandhā del parinibbuta–puggala.
Con estas palabras, se desea inferir que el placer que se apegue al ojo correspondería al ahogamiento en el saṃsāra, en el ciclo de renacimientos. El truncamiento de ese apego significará cruzar y alcanzar la otra orilla más allá del saṃsāra, del ciclo de renacimientos. Quien se entregue al deseo del ojo, etc., será quien se encontrará lejos de aquella otra orilla — estará destinado a ello. Quien se esfuerce por trabajar en eliminar el placer–apego hacia la vista, oído, etc., sólo a aquel se le denominará como el que se encuentre cada vez más cerca de aquella otra orilla.

Aquel cerca del Nibbāna
Al hablar del nibbāna, ya sea el que se describa correctamente o no, desde que el practicante estaría ejerciendo la práctica del dhamma correctamente, será quien se encontrará cada vez más cerca del nibbāna definitivo, día tras día. Esta vida–bhava presente, esta existencia como seres humanos en el sāsanā, en las Enseñanzas del Buddha, representará la vida–bhava cada vez más cercana al nibbāna.

Aquel lejos del Nibbāna
Después de la muerte, si éste renaciese entre personas que no se encuentran dentro de las Enseñanzas del Buddha o si renaciese en los 4 planos inferiores de la existencia, se encontrará cada vez más distante, más lejos y más lejano del nibbāna, el cual se encuentra cercanamente en el presente.



Por lo tanto, quienes mueran disfrutando y aferrándose a sus ojos, etc., a las partes de su cuerpo, a pesar de hablar del verdadero nibbāna, serán denominados como los que hablen de verdad cada vez más lejanamente del nibbāna, día tras día. Se ha expuesto el significado al respecto.
[Con esto se ha terminado la exposición sobre el Payoga–sampatti]
[Aquí termina el discernimiento sobre los pasajes de Diversos Puntos De Vista].
[Aquí termina el Capítulo sobre Diferentes Libros, Diferentes Puntos de Vista y Enmiendas]


[image: Diagram

Description automatically generated]

Ettāvatā ca —
(a). 	Khetta pāligāme sanne,
kārite gāmabhojinā.
suvibhatte suvisāle,
dhammikārāma nāmake.
(b). 	Dhammanande vihāramhi,
suvicitta manosame:
vasatā mahato bhikkhu,
ganassa dhammavācinā.
(c). 	Dhammacchandehi sādhūhi,
yācitena mayā kata.
nibbānadipani esā,
nekasutta samosatā.
(d). 	Pñenetena nibbānaṃ,
laddhā sanditthikaṃ idha
paramatthaṃ ārādhentu,
janā sabbepi subbatā–ti.

	Ettāvatā ca	= Continuaré, con tanto tiempo de conversación —
(a). 	khettapāligāme	= En la aldea de "lesin", municipio de Monywa,
	esanne	= en el noreste
	gāmabhojinā kārite 	= en el pueblo del alcalde que se complace con el Dhamma, recién construido en el año 1260 de la era Myamar.
	suvibhatte	= en el bien planificado pueblo de vallas, pagodas, simas, árboles, de jardines semejantes a la creación de los Devas, 
	suvisāle dhammikārāma nāmake	= al amplio dhammikārāma kyaungtaik
		 
(b). 	suvicitte manorame	= maravillosamente decorado, agradable ante los ojos del pueblo
	dhammanande vihāramhi	= en el gran Monasterio 'Dhammikā– Nanda' 
	vasatā mayā	= donde vivo, yo (el maestro del Monasterio Ledi Tawkyaung)

(c). 	dhammavācinā	= donde vivo y expongo el texto de los dhammas 
	mahato bhikkhuganassa	= a un gran número de bhikkhus.
	dhammacchandehi sādūhi yācitena	= tal como lo soliciten los hombres de dios, que alberguen mucho deseo de escuchar el nibbāna–dhamma.
	nekasutta samosatā 	= donde se recolectan y se encuentran tantos textos del Suttanta Pāḷi
	esā nibbānadīpanī katā 	= donde se ha escrito este Nibbāna Dīpanī.

(d). 	etena puññena	= Gracias al buen trabajo de escribir esta versión,
	sabbepi janā subbatā	= que todos los seres desarrollen buena conducta 
	idha sandiṭṭhikaṃ nibbanaṃ laddhā	= y consumen el sammuti–nibbāna, el tadaṅga–nibbāna que se puede encontrar en esta vida y
	paramatthaṃ ārādentu	= que puedan consumar rápidamente el incomparable y último paramattha–nibbāna
	iti	= aquí terminan las palabras del Nibbāna Dīpanī.



[bookmark: _Toc222169096]Fin
                  
.




[bookmark: _Toc222169097]Nibbāna Visajanā

[bookmark: _Toc222169098]Carta de U Shwe Zan Aung, 
Funcionario de Subdivisión 


Ven. Ledi Sayādaw,
Por favor, acepte mi humilde veneración hacia su persona. En el Subcomentario Visuddhi–Magga, en la exposición sobre el Upasa–Mānussati, se puede encontrar el pasaje "tenāha ekañhi saccaṃ na dutiyamathīti."
En el desarrollo del conocimiento de la visión instrospectiva contemplado externamente desde una de las continuidades de los paramattha–khandhas del arahat, el cual fluiría continuamente como la corriente de un río, esos khandhās parecieran ser dhammas momentáneos.
Cuando una gota de agua que fluye en el río se mueve de un lugar a otro, aparecerá en el primer lugar y desaparecerá al moverse hacia el segundo lugar, así desaparecería al moverse hacia ese segundo lugar y, entonces, aparecería otra gota. De igual modo, se dice que en la continuidad de los khandhās, cuando el paramattha–dhamma último se mueve y cambia, el nuevo dhamma aparecería en el momento posterior a la cesación del paramattha–dhamma del primer momento. Aquí, si entendiésemos correctamente el samanantara–paccaya, la relación condicional de contigüidad inmediata, sabríamos que los cortos momentos (uāda, thi, baṅga) corresponderían también a un concepto–paññatti temporal que podría determinarse a partir de un mahākāla.



Así, habiendo aparecido mediante upāda, a la continuidad de los khandhās se le denominaría, en términos de conceptos–paññattis, como jāti–dhamma. Al hacerse antiguo y desaparecer por medio de 'thi, baṅga', se le denominaría viparinama–dhamma. Por lo tanto, habiendo parecido deberse a una causa, a esa continuidad debida a esos khandhās se le denominaría saṅkhārā–dhamma. Habiendo aparecido, a lo que se convertiría en una condición–paccaya se le denominaría sapaccaya–dhamma. Ese paramattha–khandhā, al corresponder a un prominente samvijjavāna–dhamma, parecerá ser un paccuppanna–dhamma, un dhamma presente, el cual estaría surgiendo correctamente.
No obstante, con respecto al paṭivedha–ñāṇa que discerniría internamente o comprendería la continuidad de los khandhās, surgiría como "ajāta, aviparināma asaṅkhata, apaccaya, kālavimutta". ¿Por qué? El arahat, al consumar el arahatta–phala, el nibbāna, trascenderá el concepto del tiempo, el concepto del espacio (kāla–paññatti, akāla–paññatti), etc., y se consumará internamente. Así, al comprender sus khandhās, libre del flujo de los āsavas, no observará ningún signo ni modo de formación. Por lo tanto, de acuerdo con estos 2 tipos de consumación, externa e interna, el propio paramattha–dhamma último recibiría 2 nombres: saṅkhata y asaṅkhata, como lo condicionado y lo incondicionado.
De la misma manera, aunque el nibbāna correspondería al mismo dhamma, también recibiría 2 nombres: saupādisesa–nibbāna y anupādisesa–nibbāna, el cual estaría conforme con los 2 tipos de consumación. Por lo tanto, sin hablar de los nombres pariyāya del nibbāna, si hablásemos en términos de simplemente paramatthas últimos, los khandhās del arahat corresponderían al nibbāna; y el nibbāna correspondería a sus khandhās. Sólo cuando al considerar lo anterior, coincidiría con los pasajes: “Nibbānampi khandha–paibaddameva visuddhimagga mahātikā;” “Nibbānampi hi khandhe paticca pannāpanato sarirasminyeva pannapesi”, – Sārattadipani; “Añe khandhā añaṃ ibbānaṃ, ñopuggaloti nahevaṃ vattabee", – Kathāvatthu; "Imasmiñyeva kalevare byāmamatte samanake saviñānake lokañceva pannapemi, lokasamudayañca, lokanirodhañca, lokonirodhagāminipati–padañca", –Sagāthāvagga Saṃyutta Pāḷi. En estos pasajes no se menciona el saupadisesa–nibbāna; sólo se menciona el nibbāna. Por lo tanto, no debería considerarse sólo una parte del pariyāya–nibbāna.
Si lo considerásemos así, sería igual a afirmar que los khandhās existen en el nibbāna y, por lo tanto, ¿no sería contradictorio con el término khandha–parinibbāna? No, yo no creo que sería contradictorio. ¿Por qué? Porque el khandha–parinibbāna debe ser señalado como el término usado para quienes lo contemplen y los observen desde afuera. Aunque los khandhās densos, upadhi, que ya se conozcan desde afuera cesen y se alivien, deben considerarse que la continuidad de los santivanta–khandhās, que sólo podría consumarse internamente, seguiría presente y sería prominente. Aunque sea prominente, el Buddha le mencionó al Rey de Kosala: "Rūpādisankhāvimutti" está dirigido a quienes lo conozcan desde afuera.
Aunque se le llame "rūpasaṅkhāvimutta", el Anuṭikā, el Comentario sobre el Tikā dice: nibbānaṃ sukhumarūpāgati–kanti vinnayati". Por lo tanto, aunque se diga "saññāvi–mutta ... p... "viññāṇa saṅkhāvimutta", el comentarista del Mūlayamaka afirma: "nāmadhammāti cattāro arūpino khandhā nibbānañca." Así, al nibbāna se le consideraría como una mentalidad–nāma. Por lo tanto, aunque no sea un nāma–rūpa denso, podría ser susceptible de ser un nāmarūpa–asaṅkhata–paramatta–dhamma y que habría sido expuesto de muchas maneras como el nibbāna para seres mundanos que lo conozcan desde afuera.
Por lo tanto, aunque la continuidad de los santivanta–khandhās no corresponda ni al sassata ni al uccheda, ni al eternalismo ni al nihilismo, ¿por qué los maestros hablarían de "sassata–dhuva"? Porque en el conocimiento de quienes lo consumen internamente, aunque el concepto–paññatti (de upāda, thi, baṅga) no sea visible, no obstante, como siempre sería visible, debería denominársele "dhuva", de acuerdo con las palabras de la gramática de Saddāniti, "duvanti nibbānasseva adhivacanaṃ bhavituṃ arahati." Me gustaría saber si es correcto adoptar esta interpretación y si la misma realidad última podría adoptar los dos términos de saṅkhata y asaṅkhata a través del conocimiento externo e interno, respectivamente.
Swe Zang Aung
05–10–1917






[bookmark: _Toc222169099]Respuesta a la Pregunta 
sobre el Nibbāna

Venerado sea Él, el Altísimo Excelso, el Purificado, 
el Supremamente Ilumiado Buddha.

Respuesta del Venerable Ledi Sayādaw, presidente de la Sociedad de Difusión del Buddha en el Extranjero
Día 4to de crecimiento lunar de Tazaungnone 129, era birmana.
Con referencia a la carta de Maung Shwe Zan Aung, línea 23, página 292 de la exposición Visuddhimaggatikā Upasamā Nussati, "tenāha ekañi saccaṃ na dutiyamatthiti", la completa cesación–alivio del solo deseo correspondería a la verdadera cesación del sufrimiento–dukkha. Con esto, se quiere decir que no existiría otra “segunda” cesación– alivio aparte de ésta, lo que sería afirmado por defensores de una visión incorrecta. De las 2 consumaciones, es decir, de la externa e interna, la consumación externa significaría el anubodha–ñāṇa del yogi practicante de la sabiduría introspectiva–vipassanā, de los seres mundanos–puthujanas. Anubodha–ñāṇa significa las 3 sabidurías introspectivas–vipassanās de las 3 características previas a la consumación–paṭivedha, del trabajo de la iluminación magga–ñāṇa.
La consumación internamente significa paṭivedha–ñāṇa, la consumación de las 4 nobles verdades durante la experiencia del ariya–magga–ñāṇa.
De las 4 nobles verdades, la consumación de dukkha–saccā significará la disipación de la ilusión–moha que encubra dukkha–saccā.


La consumación de samudaya–saccā significará la disipación de la ilusión–moha que encubra dukkha–saccā. 
La consumación de samudaya–saccā significará la disipación del deseo.
La consumación de nirodha–saccā significará el encuentro con el nibbāna, la cesación–alivio de ese deseo.
La consumación de magga–saccā significará que el practicante haría aparecer por completo el noble octuple sendero.
Así. Cuando los 4 trabajos se consumen en el mismo momento de magga, la oscuridad que encubra las 4 nobles verdades en esa persona desaparecerá desde dicho momento, entonces, las 4 nobles verdades se harán claras y existirán para siempre en dicha persona. Esa persona podrá comprender fácilmente cualquiera de las 4 nobles verdades. [A esta etapa del devenir se le denomina la consumación de las 4 nobles verdades].
Ejemplo
Un hombre tenía los ojos densos y nublados; no podía ver ni un solo objeto visual. Una vez recibido un tipo potente de gotas oculares medicinales, vijjāmaya, dicho hombre se aplicó este colirio en ambos ojos mientras se encontraba recostado boca arriba y se durmió. Como no habría dormido en muchos días y noches, debido a los dolores en los ojos, y como se habría aliviado del dolor gracias a las mencionadas gotas, finalmente pudo dormir muy bien. Como resultado de las gotas para los ojos, la visión nublada de sus ojos se curó completa e inmediatamente y los ojos recobraron nuevamente una visión clara, como si recién hubiese nacido. Entonces, dicho hombre se queda dormido y despertó sólo al amanecer. No obstante, sus ojos se iluminan antes de la medianoche. En cuanto recibe algo de luz, ahora es capaz de ver objetos visuales como otras personas. Sería correcto decir que desde entonces pudo ver. Debido a que se encontraba dormido aún no había realmente observado ningún objeto. [Por favor, adóptese este ejemplo].

De las 2 consumaciones, la consumación externa, el anubodha–ñāṇa, corresponderá al ñāṇa adecuado que les permite a los yoguis consumar el paṭivedha–ñāṇa del nacimiento, la vejez y la disolución (upāda, thi, baṅga). Él aún no se habría dado cuenta entonces mediante esta luz clara de que ello sería ahora real.


El paṭivedha–ñāṇa, la visión interna, puede comprender mediante una luz clara el nacimiento, la vejez y la disolución, tal y como son, como reales. Por lo tanto, para el conocimiento de los seres mundanos que contemplen desde afuera, la continuidad de los paramattha–khandhās del arahat que fluya incesantemente como la corriente de un río sólo aparecerá ante ellos y se le conocerá apropiadamente como un dhamma momentáneo.
Para el conocimiento ariyā de los seres nobles que contemplan internamente, esos khandhas surgirán y serán comprendidos mediante una clara luz como un dhamma momentáneo en su conjunto.
Del mismo modo que en el ejemplo de las gotas de agua arrastradas por la corriente de un río en el siempre cambiante y dinámico paramattha–dhamma último, en la continuidad de esos khandhās, tras la suspensión del paramattha último del momento anterior, el surgimiento nuevo que aparezca en el siguiente momento podrá ser discernido aproximadamente por los yoguis mundanos que desarrollen la sabiduría introspectiva de la meditación vipassana. Sólo para la visión–ñāṇa de los nobles ariyas se podrá comprender con claridad que el nuevo dhamma aparecerá tras la cesación del anterior paramattha–dhamma último.
Además, en la declaración de su carta, "Aquí sabremos que los momentos cortos (upāda, thi, baṅga) corresponden también a un concepto–paññatti temporal  que podría determinarse a partir de un mahā–kāla, de un gran periodo de tiempo", los momentos cortos (upāda, thi, bañga) corresponderían al concepto kāla–paññatti denominados paramatha específico último.
Al respecto, el paramattha último específico significará que al inicio del surgimiento se le denominará jāti; el inicio del surgimiento corresponderá a un paramattha específico último. Jāti correspondería a un concepto específico de nāma–paññatti; poco después del surgimiento, a su existencia previa a su cesación se le denominará thi. El surgimiento existente correspondería a un paramattha específico último. Thi correspondería a un concepto específico de nāma–paññatti. En el surgimiento existente, se adoptará a jāra, a la vejez, como un dhamma específico último. A la cesación–alivio del final de la existencia se le denominará baṅga. La cesación–alivio correspondería a un paramattha específico, el baṅga último correspondería a un concepto específico de nāma–paññatti.

Así, el concepto nāma–paññatti de 'upāda, thi, baṅga' y el kāla–paññatti, el concepto–paññatti temporal de 'pequeño momento', corresponderían a términos utilizados para designar y determinar el nacimiento último y específico paramattha del nacimiento, la vejez y la muerte (jāti, jarā, maraṇa). En este caso, también, los seres mundanos sólo podrán observar los jātis, jāras y maraṇas burdos. Sólo los ariyās, los seres nobles, podrán observar muchos de esos jātis, jarās y maraṇas en un abrir y cerrar de ojos, durante el destello de un rayo.
En la expresión “habiendo surgido mediante upāda, a la continuidad de los khandhās se les denominaría, en términos de un concepto–paññatti, como jāti–dhamma. Al ser antiguos y perecer mediante 'thi, baṅga', se le denominaría viparināma–dhamma”. Por lo tanto, habiendo surgido debido a una causa, a la continuidad de dichos khandhās se le denominaría saṅkhata–dhamma. Habiendo surgido en relación a una condición paccava se le denominaría sapaccaya–dhamma, como una naturaleza última paramattha, lo nuevo y el surgimiento nuevo de la continuidad de los khandhās, se encontrarán entonces realmente presentes; los términos adecuados, los conceptos–paññatti de 'upada, jāti dhamma', entrarán dentro del conocimiento. De la misma manera, existe la  naturaleza última paramattha de la vejez y la muerte en la continuidad de los khandhās, el concepto–paññatti adecuado de viparināma–dhamma aparecerá entonces dentro del conocimiento. Como esa continuidad de los khandhās realmente parecería deberse a una causa, se le denominará saṅkhata o sapaccaya, lo cual sería alternativamente adecuado al respecto.
En la declaración de su carta: "Paramattha khandhā, siendo un prominente samvijjamāna–dhamma, pareciera ser un paccuppanna–dhamma que se encontrará surgiendo correctamente", el término samvijamāna significaría no sólo una buena apariencia de paccupanna, sino también un término adecuado para la naturaleza última prominente incluso de los 3 kālas, es decir, del presente, pasado y futuro.
Luego, en la afirmación de su carta: el pativedha–ñāṇa que discierna internamente o comprenda la continuidad de los khandhās, aparecerá como ajāta, aviparināma, asaṅkhata, apaccaya, kālavimutta; sólo que en la mente de los seres necios y mundanos parecerá ser ajāta, aviparināma, asaṅkhata, apaccaya, debido al encubrimiento del concepto santati–paññatti. Por otro lado, en el conocimiento


ariyā de los seres nobles, al haber consumado la iluminación paṭivedha que puede penetrar en ese concepto santati–paññatti y la continuidad de los khandhās siempre surgirán realmente como jātidhamma, viparināmadhamma, saṅkhata dhamma, sapaccayadhamma.
Seguidamente, en la declaración de su carta: "¿Por qué? El arahat, al consumar el arahatta–phala, el nibbāna, superará el concepto del tiempo, el concepto del espacio (kāla–paññatti, ākāsa–paññatti), etc., y esto se consumará internamente". Al consumar el arahatta–phala, el arahat sólo experimenta el nibbāna, no experimenta el arahatta–phala. El nibbāna es un asaṅkhata–dhamma, es lo incondicionado; mientras que el arahatta–phala es un saṅkhata–dhamma, el agregado condicionado de mente y factores mentales. Esa persona, en dicha instancia, vencerá el concepto–kāla–paññatti y el concepto akasa–pañatti, etc., y consumaría el nibbāna conjuntamente con el paṭivedha–ñāṇa. El arahatta–phala–puggala, al consumar phala, solo experimentará el nibbāna al margen de sus khandhās; no experimentará sus khandhās.
Posteriormente, en la afirmación de su carta, "de acuerdo con los 2 tipos de consumaciones, externa e interna, el mismo paramattha–dhamma último recibe 2 nombres, saṅkhata y asaṅkhata, como lo condicionado y lo incondicionado", las 2  consumaciones, externa e interna, ya se han expuesto clara y previamente. Esas 2 consumaciones son sólo diferentes como consumación mediante un anubodha adecuado y consumación mediante la penetración. Por lo tanto, no existirían los términos pariyāya, saṅkhata–dhamma y asaṅkhata–dhamma, para un mismo paramattha último, de acuerdo con los 2 tipos de consumación. Al saṅkhata–dhamma nunca podrá asignáersele el término asaṅkhata–pariyāya. Al asaṅkhata–dhamma tampoco podrá atribuírsele el término saṅkhata–pariyāya.
¿Por qué se puede hablar así? Porque, en el dhamma–saṅgani dukamātikā aparecen sólo 2 partes, 2 aspectos: el saṅkhata–dhammā "sapaccayā dhammā apaccayā dhammā" y el asaṅkhata–dhammā; no aparece una tercera parte, el tercer aspecto que recibe 2 nombres, tanto saṅkhata como asaṅkhata. 
De acuerdo con el Subcomentario Tikākyaw: "abhidhamme abhāvopi, nisedhoyeva sabbathā", si no existiese otra afirmación en el Abhidhammā de que otra afirmación fuese un dhamma reflejado, debería descartarse que no existiría otro dhamma único que 



recibiese 2 nombres: saṅkhata y asañkhata. En el Suttanta Dhamma, sólo se encuentran también 2 aspectos, por lo tanto: "dvemā bhikkhave dhātuyo saṅkhatāca dhātu asaṅkhatāca dhātu, imākho bhikkhave dve dhātuyo" no aparece como un tercer aspecto, sino como el 3er aspecto de "tanto saṅkhata como asaṅkhata", el cual recibiría 2 nombres. [Para este caso, ya se cuenta con el Kathāvatthu Pāḷi, Puggala Kathā]. 
Seguidamente, en la afirmación de su carta, "sin hablar de los términos pariyāya del nibbāna, si hablásemos en términos de simplemente el paramattha último, los khandhās del arahat corresponderían al nibbāna; el nibbāna correspondería a sus khandhās," el término pariyāya se referirá a la continuidad de (upāda, thi, baṅga) de jāti–dhamma, viparināma–dhamma, saṅkhata, sapaccaya–dhamma, tal como ya se ha expuesto en la consumación externa. El simple término paramattha último significaría ajāta, avipannāma, asaṅkhata, apaccaya, kālavimutta, como ya se mencionó en la consumación interna. En esta respuesta, como ya se ha aclarado antes, se destaca que los khandhās del arahat no corresponderían al nibbāna, ni que el nibbāna correspondería a los khandhās del arahat.
Además, en su afirmación “Sólo cuando adoptemos lo anterior, ello coincidirá con los pasajes: ‘nibbānampi khandhapatibaddhameva’ –Visuddhimagga Mahātnkā; ‘nibbānampi hi khandhe paticca paññapanato sarirasminṅyeva paññapesi’ – Sāratthadīpanī; ‘aññe khandhā aññaṃ nibbānaṃ, añopugga–loti, nahevaṃ vattabee’ – Athāvatthu; ‘imasmiñyeva kaḷevare bhyāmamatte samanake saviññake lokañceva paññāpemi, lokasamudayañca, lokanirodhañca, lokanirodhagāminipatipa dañca’ – Sagāthāvagga Saṃyutta Pāḷi” si se adoptase los khandhās como el nibbāna y el nibbāna como los khandhās, no estaría de acuerdo ni siquiera con el Visuddhimagga Ṭikā 'nibbānapatibaddameva, al que ya se ha referido.
¿Cómo no estaría de acuerdo? En el término 'kāyapaṭibadda', por kāya se entiende las partes del cuerpo, como las manos y las piernas; por kāyapaṭibadda se entiende los ropajes, etc., que no son partes del cuerpo sino que están conectadas a él. De la misma manera, también en este caso, por khandhapaṭibaddhameva" se 



entiende que el dhamma que no sea ehe–khandhā, que no esté conectado con los khandhās, debe adoptarse como un nibbāna. El dhamma relacionado con los khandhās, en las palabras: "la cesación–alivio de la ignorancia–avijā, la cesación–alivio del deseo, la cesación–alivio de las impurezas, la cesación–alivio de la mente y la materia, nāma rūpa", significa la cesación–alivio, el nibbāna, que pueda consumarse y pueda hablarse en relación a los khandhās: "nibbānampi khandhapaṭibaddameva". Por ese término, también se hace evidente que los khandhās no son el nibbāna, que el nibbāna no son los khandhās.
El 2do pasaje, “nibbānampi hikhandhe paṭicca pannāpanato sarirasminyeva pañapesi” es el mismo que el primer pasaje "khandha paṭibaddhameva". 
En el 3er pasaje “añe khandhā, añaṃ nibbānaṃ, añño puggaloti, nahevaṃ vattabbe” las 2 frases 'añe–khandhā, añaṃ nibbānaṃ son ciertas, pero 'añño puggalo' no es cierta. Por lo tanto, aunque se adopte que los khandhās del arahat no correspondan al nibbāna, que el nibbāna no corresponda a los eh–khandhas del arahat, esto no se contradecirá con este texto Pāḷi.
En el 4to pasaje "imasmiñ yeva kalevare byāmamatte samanake savinnapake lokañceva pañapemi, loka samudayañceva loka nirodhañca lokanirodhagāminipati–kalevare", el ādhārapada, término para existencia, se transmite a los términos 'lokañceva', 'lokasamu–dayañcea', 'lokanirodhagāmini patipadañca' como una lectura a una parte, ādhāra a ādhar. Mientras que lokanirodhañca, en khandhapatibaddhameva, como la cesación de avijā, la cesación de taṇhā, etc., están relacionadas con los khandhās, el Buddha explicó "imasmiñyeva kālevare lokaniro–dhañca paññapemi." Por lo tanto, aunque se considere que los khandhās no son el nibbāna, que el nibbāna no es los khandhās, no se contradeciría con este texto Pāḷi.
Además, en la afirmación de su carta, "En estos pasajes, no se menciona el saupādisesa–nibbāna, sólo se menciona el nibbāna; por lo tanto, no debería adoptarse sólo una parte del pariyāya–nibbāna". Como una parte del pariyāya, nibbāna significaría saupādisesa–nibbāna. Ese saupādisesa–nibbāna no correspondería al pariyāya–nibbāna, correspondería, en efecto, a un paramattha último como nibbāna.



¿Cómo? La cesación–alivio de las impurezas como la ignorancia–avijā, no correspondería a una cesación–pariyāya; se trataría de la cesacíon paramattha última sin residuos, sin que reaparezcan más. No se debe señalar una parte del pariyāya–nibbāna; debe notarse que todo lo que incluya anupādisesa–nibbāna correspondería al nibbāna, eso es lo que se entiende.
Es cierto que, tras la consumación del khandhā–parinibbāna, el de renacimientos infinitos y también futuros khandhās, éste correspondería a la misma cesación–alivio de la ignorancia–avijjā del arahat; así que al hablar de ese anupādisesa–nibbāna, también deberá referirse al de los khandhās, es decir, a avijjā, taṇhā, kilesā, nāma–rūpa, etc.
Al hablar sobre el futuro, también se ha afirmado en relación a esto: “los renacimientos infinitos pasados y los futuros renacimientos sucesivos ya habrán cesado y aliviado sin quedar residuos”. En tales palabras, ya que siempre estarían relacionadas con los khandhās, se dice "khandhapeṭi–baddameva" y "nibbānampi hi khandhā paticca paññapanato." Se menciona lo anterior no porque, tras el khandha–parinibbāna, la muy delicada continuidad de los khandhās del arahat, cuyos flujos āsavas ya se habrían disipado, se contengan de forma permanente y firme junto con el anupādisa–nibbāna.
Hasta ahora, con las explicaciones anteriores, se ha logrado responder a la afirmación de su carta: "Si lo adoptásemos así, sería igual a que haya khandhās en el nibbāna y, por lo tanto, ¿no sería contradictorio acaso con el término khandha–parinibbāna? No, no creo que sea contradictorio. ¿Por qué? Porque en el khandha–parinibbāna debe considerarse el término utilizado para quienes lo contemplen y lo experimenten desde afuera. Aunque los khandhās densos, el upadhi, que ya se conozcan desde afuera cese y se alivie, debe considerarse que la continuidad de los santivanta–khandhās, que solo podría consumarse internamente, seguirá presente y será prominente".



Más aún, en el Kosalasaṃyutta Pāḷi, "rūpa saṅkhāvimutto kho mahārāja tathāgato appameyyo gambhiro seyyathāpi mahāsamuddo, vedanā saṅkhāvimutto, ...pa... saññā saṅkhāvimutto ... pa... seyyathāpi mahāsamuddo," el significado es el siguiente: en el arahatta–puggala no existe el concepto–paññatti del ser en el sentido último. Es simplemente un concepto–paññatti mediante el cual se entiende el paramattha último que esté presente por naturaleza. Ese concepto–paññatti también puede comprender saṅkhata–rūpa y nāma. Tras la consumación del khandha–parinibbāna, el paramattha último, el asaṅkhata–nibbāna, al ser un dhamma muy delicado (muy sutil, muy alterado), no podrá consumarse; así como quien entrase en el gran océano no podría obtener ningún punto de soporte sobre nada; el ser que consume el nibbāna no podrá obtener ningún punto de soporte sobre el concepto–paññatti de la persona, del ser. Así como el nibbāna es tan profundo como el mahā–samuddrā, ese concepto–paññatti también lo sería. Por lo tanto, debe tenerse en cuenta que el Buddha lo ha explicado así: appameyyo gambhiro seyyathāpi. Esto no está dirigido hacia quienes lo comprendan desde afuera.
También, en el Anutikā Pātha se lee: "nibbānaṃ sukhumarūpagati–kanti viñāyati." Así como se incluyen 16 sukhuma–rūpas en el dhammāyatana, dhammadhātu, se afirma que el nibbāna es sukhuma–gatikam, esto es a lo que se desea hacer referencia. Esto no se afirma sólo porque el nibbāna sea igual a un muy sutil rūpa.
Al llamar al nibbāna mente–nāma, se le llama mente–nāma no porque sea una consciencia–nāma, unos factores mentales, cetasika–nāmas. No se trata de un dhamma que pueda sentirse como materialidad rūpa–dhamma; como sólo podría conocerse mediante su término, pensándolo en el sentido natural, se le denomina nāma.
Más aún, en su afirmación, "Por lo tanto, aunque no sea un nāma–rūpā denso, pero sea susceptible de ser nāma–rupa, el saṅkhata–paramattha dhamma ha sido expuesto de muchas maneras dirigido para los seres mundanos que lo conozcan desde afuera", el nibbāna no es ni un rūpa–nāma denso ni susceptible de ser rūpa–nāma; posee una naturaleza muy distante de un rūpa–nāma denso. No debe denominárseles khandhās; tampoco es susceptible de denominársels rūpa–nāma; tiene una naturaleza muy distante de los khandhās. Tampoco existe un paramatha asaṅkhata–


dhamma último susceptible de ser rūpa–nāma, de ser khandhās. Ese nibbāna se ha expuesto como pariyāya de muchas maneras, no para los seres mundanos que lo conozcan desde afuera. De acuerdo con la cualidad del dhamma: paccattaṃ veditabbaṃ viññūhi, esto se ha expuesto para los seres nobles ariyas que ya hayan consumado el pativedha–ñāṇa. La iluminación estaría dirigida para los seres buenos y mundanos kalyāna–puthujjanas.
Además, en la afirmación de su carta 'Así, aunque la continuidad de los santivanta–khandhās no sea ni sassata ni uccheda, ni eternalismo ni nihilismo, ¿por qué los maestros afirman que es sassata–dhuva? Porque en el conocimiento de quienes lo consuman internamente, aunque el concepto–paññatti de (upāda, thi, baṅga) no sea visible, no obstante, siempre se encontrará surgiendo y debería denominársele "dhuva" de acuerdo con las palabras de la gramática Saddāmiti, "duvanti nibbānasseva adhivacanaṃ bhavituṃ arahati". La continuidad de los santivanta–khandhās significará la continuidad de los khandhās, un muy sutil rūpa–visesa, nāma–visesa, un rūpa especial y un nāma especial, que siempre existen por sí mismos en el anupādisesa–nibbāna. Como esa continuidad de los khandhās está completa con santi–guna, con la calidad de alivio, de la cesación–alivio del sufrimiento vaṭṭa–dukkha, se le denomina santivanta–khandhā. Esos khandhās son en mismos el nibbāna. Esos khandhās corresponderán en sí mismos al parinibbuta–puggala. Eso es lo que se ha querido decir al respecto.
En estas palabras, la naturaleza de santi, del alivio al sufrimiento vaṭṭa–dukkha, corresponderá, en efecto, al asaṅkhata–nibbāna. En el nibbāna no existirá ningún khandhā en qué confiar. En cuanto a la obtención de algún khandhā, tampoco existirá ningún concepto–paññatti al qué denominar parinibbuta. Si realmente existiese ese khandhā o el parinibbuta–puggala en ese nibbāna, sin duda correspondería a un sassata–diṭṭhi, a la creencia eternalista. Sassata–diṭṭhi significa visión incorrecta que adopta a ese khandhā como un alma–atta y que ese alma–atta y esa persona no cesarían durante el momento del khandha–parinibbāna, sino que lo trascenderían y exstiría en el anupādisesa–nibbāna.
En su carta, "la suposición en el conocimiento de quienes lo comprenden internamente" todos corresponden al estado de sassata–diṭṭhi, a la creencia eternalista. Uccheda–diṭṭhi, la creencia nihilista significa la visión incorrecta que adopta que los khandhas serían un alma–atta y que ese alma–atta y la persona cesarían por completo en el momento del khandha–parinibbāna.

Aquí, se expondrá la diferencia especial entre estos dos extremos, entre sassata–diṭṭhi, uccheda–diṭṭhi y el Majjhima–Paṭipadā, el sendero medio de la visión correcta. La diferencia especial es ésta: aquellos que adoptan firmemente la creencia de que “los khandhās corresponden al alma–atta de una persona, de un ser; que la persona realmente existe; que el ser se encontraría realmente presente; que el alma–atta se encotraría realmente presente incluso antes del khandhā–parinibbāna" se convertirán a la visión sassata–diṭṭhi o uccheda–diṭṭhi en relación con el khandha–parinibbāna. Ellos nunca podrán evitar estos dos extremos, ¿por qué estas visiones incorrectas? Porque ya se habrían entrenado principalmente en attā–diṭṭhi, firmemente, como "los khandhās corresponden al alma–atta de una persona, de un ser, y la persona realmente existe; el ser se encuentra realmente presente; el alma–atta se encuentra realmente presente incluso antes del khandhā–parinibbāna". Quienes sostengan esa autoconfianza en attā–diṭṭhi se inclinarán al morir principalmente hacia cualquiera de las dos visiones incorrectas, sassata–diṭṭhi y uccheda–diṭṭhi. Por lo tanto, se exponen estos dos extremos en el Kathāvatthu Pāḷi, de los cuales éstos serán incapaces de liberarse, así:
Parinibbuto puggalo atthattamhiti, āmantā.
parinibbuto puggalo sassatoti,
nahevamvattabbe
y
Natthattamhīti, amantā,
parinihbuto puggal0 ucchinnoti.
nahevaṃvattabbe

"Incluso al marden de que esos khandhās no sean una persona, un ser, no sean el alma–atta de una persona, de un ser, corresponderán simplemente a un sabhāva–dhamma, a simples khandhās, no existirían ni en una persona ni en un ser ni en un alma–atta"; así, al comprenderlo mediante el entendimiento correcto se conformará sammā–diṭṭhi, la visión correcta al respecto. Quienes sostenten esa visión correcta no mantendrán primariamente ningún attā–diṭṭhi y, por lo tanto, será improbable que se conviertan al sassata–diṭṭhi o al uccheda–diṭṭhi; ellos se establecerán en el sendero medio, en el majjhima–paṭipadā.
El Majjhimapaṭipadā significa esto:
Si existiese ignorancia–avijjā, entonces surgirá vaṭṭa–dhamma en renacimientos sucesivos. El Majjhimapaṭipadā aparecerá si la ignorancia–avijjā cesase y no se convirtiese en uccheda–diṭṭhi; al consumar el atahatta–magga, vaṭṭa–dhammas
tales como saṅkhārā, etc., no volverán a surgir más después de ese renacimiento. [Esto correspondería al Majjhimapaṭipadā, al sendero medio].
En el majjhima–paṭipadā, en el sendero medio, al no existir la visión identitaria de attā–diṭṭhi, principalmente no existiría más que ramificaciones de visiones incorrectas como sassata–diṭṭhi y ucchcda–diṭṭhi respecto al momento de la muerte y al khandhā–parinibbāna [Con respecto a esta realidad, las palabras restantes ya no requirirían explicarse en mayor detalle].
En las últimas palabras de su carta "si fuese correcto adoptar aquella y misma realidad última se obtendrían los dos términos como saṅkhata y asaṅkhata mediante el conocimiento interno y desde afuera", uno y el mismo paramattha–dhamma será saṅkhata en la consumación interna; esto es a lo que se refiere.
De hecho, por parte de los seres mundanos que conozcan desde afuera cierto dhamma de los khandhās parecerá ser una imagen asaṅkhata, ya que ellos no podrían observar upāda, ni thi ni baṅga, encubiertas por las alucinaciones vipallāsa, nibba–sañā, la percepción de perpetuidad, etc., percepción de perpetuidad significaría precisamente ello. Existe un dicho: “los seres tienen un día para renacer y un día para morir”. Un día para renacer significa que, durante toda la vida, los seres tienen un único primer día para nacer de una vez. Un día para morir significa que el último día en esa vida en la que mueran se dará sólo esa vez:
"Entre la fecha de nacimiento y la fecha de muerte, aunque existan asaṅkheyyas años, no se dará ninguna aparición nueva ni nuevamente; tampoco se daría una muerte", así piensan quienes se encuentren bien informados, es decir, (nicca–saññā, nicca–citta, nicca–diṭṭhi) según la percepción de perpetuidad, la conciencia de perpetuidad y la visión de perpetuidad. Puggala, satta, atta, jiva, todos corresponden a una especie de paññatti y asaṅkhata. Aferrarse a los khandhās como una persona es adoptar a los khandhās, a lo saṅkhata, como una persona asaṅkhata.
De la misma manera. El apego a los khandhās en calidad de un ser, de un atta, de una vida–jiva, etc., corresponderá al apego hacia el khandhā–saṅkhata como asaṅkhata, como si fuera un ser, un atta, una vida–jiva. Por otro lado, los yoguis de la meditación vipassanā, los seres buenos–mundanos y los nobles ariyās que comprendan cualquiera de los khandhās, podrán apreciar claramente upāda, thi, baṅga y, por lo tanto, podrán disipar las alucinaciones–vipallāsa, de nicca–saññā, etc., por oposición, represión y destrucción, y lo apreciarán claramente como si fueran saṅkhatas.

Así pues, los khandhās que siempre aparezcan y desaparezcan con upāda, thi, baṅga aparecerán ante los mundanos que posean alucinaciones completas como una imagen asaṅkhata. Pero no podrá convertirse en asaṅkhata por naturaleza. Mientras que en el conocimiento de las personas que ya han establecido anubodha–ñāṇa, paṭivedha–ñāṇa, los khandhās no aparecerán como una imagen asaṅkhata, como una persona, como un ser, etc. La imagen saṅkhata, que siempre arde con el nacimiento, la vejez, pereciendo por los fuegos de jāti, jāra, maraṇa, es evidente.
Por lo tanto, con la consumación interna y externa, sólo el paramattha último normalmente no se convertirá en dos términos, saṅkhata y asaṅkhata, los khandhās nunca se convertirán en asaṅkhatas. El nibbāna, la cesación–alivio de vaṭṭa–dukkha que por naturaleza está muy alejado de los khandhās, existirá para siempre como un estado asaṅkhata, permanencia y firmeza. Nunca se convertirá en saṅkhata.
Aquí, en el lado del nibbāna, en la cesación–alivio de vaṭṭa–dukkha, donde no existirá rūpa–nāma khandhās, deben citarse los siguientes Pāḷi.
Evañca kho eso bhikkhu pañho pucchitabbo.
Kattha āpoca pathavī, tejo vāyo nagādhati.
Kattha dighañca rassañca,
anuṃ thūlaṃ subhāsubhaṃ.
Kattho māmāñca rūpañca,
asesaṃ uparujhatiti
tartra veyyākaranaṃ bhavati.
Vinnānaṃ anidassanaṃ
anantaṃ sabbatopabhaṃ.
Ettha āpoca pathavi, 
tejo vāyo na gādhati.
Ettha dighañca rassañca anuṃ
thūla subhāsubhaṃ
etha nāmañca arūpañca,
asesaṃ uparujhati.


vinnnānassa nirodhena,
ettha taṃ uparujhatīti.
[Dighanikāya, Sīlakkhandha Vagga Pāḷi, Kevatta Sutta, page 181]

"Atthi bhikkhave tadāyatanaṃ, yattha neva pathavi, na āpo, 
na tejo, na vāyo, na ākāsānañcāyatanam, na viññā–nañcāyatanaṃ, 
na akiñcaññāyatanaṃ, na nevasanna saññā–yatanaṃ, nāyaṃ loko, 
na paraloko, na ubho candimasūriyā, tatrāpāhaṃ bhikkhave neva 
agatiṃ vadāmi, na gatiṃ, na ṭhiktiṃ, nacuti, na upapattiṃ, 
apatitthaṃ appavattaṃ anārammaṇa meva taṃ, esevanto, 
dukkhavassāti."

[Udānapāḷi, Pātaligāmavagga, Tadāyatana Sutta, pg. 117 Hanthāvati Press]
En cuanto a estos textos Pāḷi, no existe ningún otro dhamma, que probablemente sea khandhā, de los que sean de muy buena calidad; por lo tanto, así debe entenderse.

Significado del Kevatta Sutta Pāḷi 
	evañcakho eso bhikkhu	= Bhikkhus, esta pregunta debería hacerse
	pañho pucchitabbo	= de esta manera.
	kattha āpoca pathavi, tejo vāyo nagādhati
= ¿Dónde el elemento agua, tierra, fuego, viento no podrán tener punto de soporte?
	kattha dighañca rassañca, anuṃ thūlaṃ subhāsubhaṃ
= ¿Dónde no podrá ni lo largo ni lo corto ni lo pequeño ni lo grande, ni lo agradable ni desagradable tener el punto de soporte?
	kattha nāmāca rūpañca, asesaṃ uparujhatiti
= ¿Dónde cesarán los nāma–kkhandhās o rūpa–kkhandhās sin residuos?
	tatra veyyākaranaṃ bhavati	= Ahí está la respuesta a esa pregunta.

	viññaṃ anidassanaṃ anantaṃ sabbatopabhaṃ
= Cierto dhamma se comprenderá correctamente sólo mediante el conocimiento ariyā, aquel de los seres nobles. No existirá ningún ejemplo que lo muestre como tal; no poseyendo surgimiento ni desaparición, ni un borde inicial o último; se esconderá por todos lados.
	ettha apoca pathavi, tejo vāyo na gādhati	
= En este dhamma, ni el elemento agua, ni el elemento tierra, ni el elemento fuego, ni el elemento viento.
	ettha dighañca rassañca anuṃ thūla subhāsubhaṃ	
= En este dhamma, no podrán tener ningún soporte, ni lo largo o lo corto, ni lo pequeño ni lo grande, ni lo agradable ni lo desagradable.
	etha nāmañca rūpañca, asesaṃ uparujhati	
= En este dhamma, nāma y rūpa cesan sin dejar residuos.
	vinnnānassa nirodhena, ettha taṃ uparujhatiti	
= A medida que la consciencia del renacimiento cese por medio de ningún surgimiento, en este nibbāna, cesará y aliviarán el no–surgimiento y la cesación de los elementos agua, tierra, etc., en su totalidad.
	iti veyyākaranaṃ bhavati 	= ésta es la respuesta.

En este texto Pāḷi, como se dice que el elemento agua, el elemento tierra, el elemento fuego y el elemento viento no tienen base en el nibbāna, debe entenderse que no todas las materialidades rūpa se encuentran en el nibbāna. Como se dice que las cosas largas, cortas, grandes, pequeñas, agradables y desagradables no tendrán lugar en el nibbāna, debe entenderse que los conceptos–pāñatti de la persona, del ser, del yo, de la vida, etc., tampoco se encontrarán en el nibbāna. Como se dice que nāma–khandhā, rūpa–khandhā cesan y se alivian sin quedar residuos, no sólo el rūpa denso, el nāma denso, sino también los dhammas muy sutiles, susceptibles de ser rūpa y nāma, tampoco se encontrarán en el nibbāna sin residuos, a cualquier cosa no sólo debe denominársele khandhā sino también dhamma sutil, susceptible de ser un khandhā que no se encontrará en el nibbāna sin residuos. Así debe afirmarse.
Nirodha, la cesación, puede ser de 2 tipos: binga–nirodhā es uno, la destrucción del dhamma que ya haya surgido debido a condiciones favorables. Anuppāda–nirodha, la ausencia será otro tipo de cesación; incluso la ausencia debido a la cesación de causas. En los Textos Pāḷi, "viññāñassa nirodhena" no requeriría de baṅga–nirodha, sólo requeriría anuppāda–nirodha.
[En este texto Pāḷi, de los 2 significados de viññāṇa, en el primer viññāṇa no debe adoptarse el significado de conocer el objeto. Sólo debe adoptarse el significado mediante el conocimiento ariya, el de los los seres nobles].
Significado del Udānapāli 
	atthi bhikkhave tadāyatanaṃ 	= bhikkhus, existe un dhamma especial en el cual refugiarse
	yattha veva pathavi, na āpo, na tejo, na sayo, 
	na ākāsānañcāyatanaṃ, na vannānañcāyatanaṃ, 
	na ākiñcāñāyatanaṃ, na nevasañānasañyatanaṃ
= En este dhamma no existe ni el elemento tierra ni el elemento agua, ni el elemento fuego ni el elemento viento, ni los 4 nāma–kkhandhās ākāsānañcā–yatana, ni los 4 nāma–kkhandhās viññānañcā–yatana, ni los 4 nāma–kkhandhās ākiñcāññā–yatana, ni los 4 nāma–kkhandhās nevasañānasaññā–yatana, 
	nāyaṃ loko, naparaloko	= no existe ni el mundo presente ni el mundo por venir, tras la muerte.
	na santi ubho candimasūriyā	= no existe ni la Luna ni el Sol,
	bhikkhave api tatra	= bhikkhus, de hecho, en este especial dhamma 
	āgatim ahaṃ neva vadāmi	= No afirmo tampoco que algo provenga de algún otro lugar.


	gatiṃ neva vadāmi 	= No afirmo tampoco que se vaya desde ahí hacia otro nacimiento.
	thitiṃ na vadāmi	= No afirmo ninguna existencia en este dhamma
	na cutaṃ na upapattiṃ	= que traspase de ese bhava, para renacer en otra existencia.
	taṃ apatitthaṃ natthi	= este especial dhamma no posee alguna tierra en donde desembarcar, así como un gran océano.
	appavattaṃ natthi anārammanameva	= no siempre surgiendo, no aspira hacia ningún otro dhamma, tal como lo hacen la mente y los factores mentales.
	eseva esoeva dukkhassa anto	= sólo este especial dhamma corresponderá al fin del sufrimiento del saṃsāra vaṭṭadukkha.
 	[El significado es entendible].

En cuanto a la afirmación de su carta, "aunque no se trate de un nāma–rūpa burdo o denso, es susceptible de denominársele nāma–rūpa, los paramattha–dhammas han sido expuestos como un nibbāna" sería contradictorio con el Abhidhamma.
Cuan contradictorio. En el Abhidhammā, sólo existen 2 grupos, es decir: "rūpino dhammā, arūpino–dhammā = materialidad y no–materialidad" y, por lo tanto, no existiría un tercer grupo–koti, como "nevatūpinārūpi = ni–materialidad–ni–no–materialidad", ya que no se trataría de un rūpa burdo o susceptible de ser un rūpa burdo.
Ya que sólo existen 2 grupos: "citta–dhammā, no cittā–dhamma; y cetasikā–dhammā, no cetasikā–dhamma; es o no es citta–khandhā, es o no es cetasika–khandhā", debe entenderse que no existiría ningún tercer grupo como "neva–citta–nācitta, neva–cetasika– nācetasika."
[Aquí termina la respuesta a la carta de Maung Shwe Zan Aung]
[Si aún no tuviese clara la respuesta, escríbame nuevamente].
Nota: Al consumar un dhamma tan auténtico, por favor no fiarse de las palabras cortas de los Subcomentarios, de los textos secundarios. Confíese sólo en el Texto Pāḷi original, en las palabras del Buddha y en las de los arahats.


Aniccāvata saṅkhārā,
uppādavaya dhammino.
upajitvā nirujhanti,
tesaṃ vūpasamo sukho
[Sutta Mahāvā Pāḷi].

	saṅkhārā	= Las formaciones kámmicas que sólo puedan surgir cuando se formen mediante las cuatro causas, es decir: las acciones buenas o malas, la consciencia, el calor o frío y los nutrientes
	aniccāvata	= son todas impermanentes; ya que no pueden existir, se volverán inútiles tras su surgimiento, desapareción y perecimiento.
	uppādavayadhammino	= poseen una causa y una naturaleza de surgir y desaparecer rápidamente, igual que unas olas gigantes, sin parcialidad.
	uppajitvā	= si están condicionadas por estas cuatro causas, nadie podrá evitarlas y surgirán repentinamente mediante alguna fuerza.
	nirujhanti	= nadie podrá controlar el momento de la destrucción, cesación y desaparición.
	tesaṃ vūpasamo	= sólo el gran estado sin peligro, el inmortal nibbāna, la cesación–alivio de los tebhummaka–saṅkhārā–dhammas, que surgen y desaparecen en contra de la voluntad de los seres.
	sukho	= corresponderá a la mayor felicidad, a la plenitud del final, a la cesación–alivio de los sufrimientos–dukkha sin residuos, la cual es infinitamente veces mucho más dichosa 


	
		que vedanā–sukha, que la dichosa felicidad que sólo podría surgir cuando los 6 phassas, los 6 contactos, impacten contra los 6 objetos sensoriales, las cuales acompañarán a la tortura, al cambio y a la destrucción de la mecha de todos los ardientes y temibles fuegos.


[Así, ha terminado el Capítulo Nibbāna Visajjanā].
Fin
                  
.
 

[bookmark: _Toc222169100]Ledi Nibbān
Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa
[bookmark: _Toc222169101]Los Tres Tipos de Nibbāna 

Primer Mahā Nibbāna
Tattha yadā attādiṭṭhi sahagatā
taṇhā samucchinnā hoti, tadā sabbe
duccaritadhammāca apāyabhavāca samucchinnā
honti, taṅkhapato paṭṭhāya tassa
puggalassa bhavābhavesu duccaritabhayehica
apāyadukkhehica vimokkho
hoti, idaṃ buddhasāsane saupā
disesaṃ nāma asañkhataṃ pathama
Mahā Nibbānaṃ hoti. –

Tattha – De las 4 verdades; yadā – en un determinado momento; attadiṭṭhi sahagatā – ocurrido junto con el concepto incorrecto del alma; taṇhā – el deseo atribuido a samudaya–sacca, la verdad de que este deseo hacia los agregados constituyentes de la existencia es lo que produce el sufrimiento; samucchinnā – habiendo sido éste totalmente eliminado; hoti – esto ha ocurrido. Tadā – Desde ese momento; sabbe – todos; duccaritadhammāca – los aspectos del mal así como; apāyabhavāca  – los miserables planos de la existencia; samucchinnā – habrán sido totalmente truncados y extinguidos.
Taṅkhaṇato– Desde el momento en que la cesación de la obsesión por el concepto incorrecto de que es el alma el que surge junto con el deseo; paṭṭhāya – a partir de ese momento; tassapuggalassa – la persona en la que se haya extinguido la ilusión de identificarse con cualquiera de los agregados constituyentes de la existencia; havābhavesu – en cualquiera de las diversas formas de existencia; duccaritabhayehisa – de los peligros de la conducta maligna así como; apāyadukkhehica – del sufrimiento en los miserables estados de la existencia; vimokkho – se habrá sido emancipado; hoti: esto ha ocurrido.



Idaṃ. "Este estado de habitar libre y distante de los peligros de cometer acciones malvadas y de ser proscrito de los miserables planos de la existencia; Buddhasāsane – en el ámbito de las Enseñanzas del Buddha; saupādisesamnāma – este tipo de consumación del nibbāna, conocido como saupādisesa, es decir, como aquel nibbāna con aún residuos de pasiones impuras y agregados de la existencia; asaṅkhataṃ – es decir, el estado de habitar libre y distante de lo condicionado; pathama mahānibānaṃ – este primer gran nibbāna; hoti – ha ocurrido.
[Así concluye el Primer Mahā Nibbāna]





Segundo Mahā Nibbāna

Yadā diṭṭhi vippayuttā kāma taṇhā
samucchinnā hoti, tadāsabbe kāmapuññā bhisaṅkhārāca
kāma sugatibhavāca samucchinnā hoti. 
Taṅkhanato paṭṭhāya
tassapuggalassa anāgate bhavābhavesu
kāmapuññābhisaṅkhārehica
kāmakilesa vici taraṅga saṅkho
bhitehi duccaritadurācāra durājiva
bahulehi accāsanna apāyaduggati
vinipatanadhammehi kāmasugati bhavehica
vimokkho hoti, idaṃ buddhasāsane saupādisesaṃnāma
asaṅkhataṃ dutiya mahānibbānaṃ hoti.

Yadā – En un momento particular: diṭṭhivippayuttā– aquello que no va acompañado de la visión incorrecta de celebrar el alma; kāmataphā – del deseo hacia los placeres sensoriales; samucchinnā – ha sido totalmente erradicado; hoti – esto ha ocurrido. Tadā – en el momento en que esta pasión se haya erradicado y extinguido, todo; kāmapuññābhi saṅkhārāca – el puññabhi–saṅkhāra que se conoce también como la consciencia moral así como; kāmasugati–bhavāca – la dichosa vida de la existencia sensorial; samucchinnā – habrá sido totalmente erradicado y extinguido; hoti – esto ha ocurrido
Taṅkhapato – Desde el momento en que se haya dado la cesación de este deseo hacia los placeres sensoriales, no acompañado de conceptos incorrectos; paṭṭhāya – a partir de ese momento; tassapuggalassa – la persona que haya sido librada de esta pasión deberá; anāgate – en el futuro; bhavābhavesu – en todo tipo de existencia; kāmapuññā bhisaṅkhārehisa – de conciencia moral también conocida como puññābhisaṅkhāra, así como; kamakilesavicitaraṅṅgasaṅkhobhitehi – de aquella que haya sido azotada por oleadas 



oleadas de pasiones impuras, de placeres libidinosos; duccarita durācāra durājiva bahulehi – rebosante de búsqueda de malos aprendizajes, de malas conductas y de ganarse la vida de manera incorrecta; accāsannaapāya duggativinipatana dhammehi – de habitar muy cercanamente a los peligros de los cuatro estados lamentables de la existencia, de ser relegada a ellos o ser castigado y tener que sufrir en estos reinos o; kāmasugatibhavehica – a la consignación de una vida en los reinos dichosos del placer sensorial; vimokkho – el ser liberados de estos condicionamientos y habitar apaciblemente; hoti – ha ocurrido.
Idaṃ – Este estado de estar liberado de los reinos dichosos del placer sensorial; Buddhasāsane – en el ámbito de las Enseñanzas del  Buddha; saupādisaṃnāma – que porta el nombre de saupādisesa, debido la permanencia de residuos de pasiones y agregados de la existencia; asaṅkhataṃ – aquello que es incondicionado; dutiya mahānibbānaṃ – el Segundo Gran Nibbāna; hoti– también ha ocurrido.
[Así concluye el Segundo Mahā Nibbāna]





Tercer Maha Nibbāna

Yadā rūparāga arūparāga saṅkhatā bhava taṇhā 
samucchinnā hoti, tadāsabbe mahaggatapuññābhi
saṅkhārāca rūpārūpabrahmabhavāca samucchinnā
hoti, takhanato paṭṭhāya tassa puggalassa
rūpārūpuññābhisaṅkhārehica sassatuccheda
gāhamānātimāna bahulehi aniccaadhūvavipariṇāma –
dhammehi rūpārūpabhavehica vimokkho hoti,
idaṃ buddhasasane anupādisesamnāma asaṅkhataṃ
tatiya mahānibbānaṃ hoti.

Tadā – en ese momento, rūparāgaarūparāga saṅkhatā – el deseo hacia una vida conocido como rūparāga arūparāga; samucchinnā– (se habrá) totalmente erradicado; hoti – esto ha ocurrido. Tadā – En ese momento; sabbe – toda la cantidad de; mahagatapuññābhi–saṅkhārāca – méritos relacionados con lo supramundano que de otro modo se expresaría como; puññābhisaṅkhāra así como rūpārūpabrahmabhavāca – una existencia Brahmā material sutil o una existencia Brahmā inmaterial; samucchinnā – habrá totalmente erradicado; hoti, esto ha ocurrido.
Taṅkhaṇato – Desde que la pasión hacia existencias materiales sutiles e inmateriales se haya extinguido; paṭṭhāya – comenzando con esto; tassapuggalassa – esa persona cuya sed de vida se haya extinguido; rūpārūpa puññābhisaṅkhāre – tanto hacia méritos relacionado con la naturaleza material sutil como hacia méritos relacionados con la naturaleza inmaterial, conocida como; puññābhisaṅkhāra, sassatucchedagāha mānātimāna bahulehi – la creencia en el concepto de almas eternamente transmigrables, la creencia en la teoría del no–renacimiento tras la muerte, el ser orgulloso, el ser excesivamente orgulloso o el estar profundamente arraigado hacia estos conceptos y actitudes incorrectas; aniccaadhūvavipariṇāmadhammehi – la naturaleza de la impermanencia, 



inconstancia e infidelidad que impregna; rūpārūpabhavehica – la existencia material sutil así como la existencia inamaterial; vimokkho – el estar liberado de estos y bendecidos de paz; hoti – ha ocurrido.
Idaṃ – Esta emancipación de estas formas materiales sutiles e inamateriales de existencia; Buddha sāsane – en este ámbito de las Enseñanzas del Venerable Buddha; anupādisesaṃnāma – dándose sin ningún residuo de pasiones impuras ni agregados de la existencia; tatiyamahā–nibbānaṃ – conocido como el Tercer Gran Nibbāna; hoti – ha ocurrido.
[Así concluye el Tercer Mahā Nibbāna] 





Exposición sobre quienes consumaron el Primer Mahā Nibbāna fueron mucho más numerosos que los demás Ariyas durante la época del Venerable Gotama Buddha.

Ettha ca asaṅkhatantitassa nibbānassa jarāmaraṇābhāvena
niccadhuvāvip ariṇāma dhammattā hadaṭṭhāya punamagga
bhāvanākiccā bhāvato saṅkhāra dukkhara hitaṃ. Taṭṭha Buddhakālepi
devamanusā pathama mahānibbāna pattāeva bahutarā honti; dutiya
mahānibbāna pattā appakāva honti; tatiya mahānibbāna paṭṭāpana
appaka tarāeva, kasmā indriyadhammānaṃ mudutarabahulattāti.


Ca – Para continuar; ettha – en este término que designa al nibbāna; asaṅkhatanti – lo que se entiende por asaṅkhatam es que; tassanibbānassa – este nibbāna; jarāmaraoabhāvena – no es totalmente susceptible a la vejez o a la muerte; niccadhuvāviparināmadhammattā – y está dotado del rasgo de ser firme, constante e inquebrantable; tadatthāya – para beneficiarse de este nibbāna; punamaggabhāva nākiccabhāvato – se necesita cultivar los cuatro senderos correctos (magga) hacia el nibbāna; saṅkhāradukkharahitaṃ – para no ser acosado por los problemas a los que nos someten las fuerzas condicionantes de los saṅkhārās; hoti: esto ha ocurrido.
Taṭṭha – En estos tres aspectos del nibbāna; buddhakālepi – durante la época del Venerable Buddha; pathamamahānibbānapattāeva – aquellos que entraron en el Primer Gran Nibbāna, integrado por; devamanussa – dioses y hombres; Bahutarā – fueron numerosos; hoti : esto fue así. Dutiyamahā–nibbānapattā – aquellos que entraron en el Segundo Gran Nibbāna, compuesto por; devamanussa – dioses y hombres; appakatarā – fueron pocos; hoti – así fue. Tatiyamahānibbānapattā – aquellos que entraron en el Tercer Gran Nibbāna compuesto por; devamanussā – dioses y hombres; appakatarā – fueron muy pocos; honti – Así fue.



Kasmā – Por qué fue así; indriyadhammānaṃ – respecto a los factores determinantes; mudutarabahulattā – fueron muy numerosos aquellos que se encontraban muy poco desarrollados en este aspecto; itiayaṃ – ésta es; parihāro – la respuesta a esta pregunta.
(De los 3 tipos de nibbāna, el debido a que aún queden residuos de pasiones impuras y de los agregados de la existencia, se le conoce como saupādisesa el Primer Gran Nibbāna, desde el momento en que quienes entren en él quedarán totalmente libres de tener todo tipo de visiones incorrectas, de cometer toda forma de mala conducta y de todo aspecto de ignorancia si necesitasen pasar por otros diversos tipos de existencia. Aunque puedan renacer en los reinos celestiales o en el mundo humano, nunca se encontrarán relegados a formas humildes de vida, sino a sólo renacimientos de formas nobles de vida.
Tattha saupādisesaṃ pathama mahānibbānaṃ pattassatato patthāya
bhavābhavesu sarñsarantassa sabbā micchādiṭṭhiyoca sabbāni
duccaritānica sabbāni apāyadukkhānica natthi, devamanussesu
saṃsarantassapi hinabhavānāma natthi, paṇitabhavā evaatthi.

Tattha – De estos 3 tipos de nibbāna; saupādisesaṃ – el conocido como saupādisesa porque aún queden residuos de pasiones impuras y agregados de la existencia; pathama mahānibbānaṃ – el Primer Gran Nibbāna al que; pattassa – la persona consume; tato – desde esa vida en adelante; bhavābhavesu – en vidas grandes o insignificantes; saṃsarantassa– si los ciclos de renacimientos continuasen; sabbā – todo tipo de; michachādighiyoca – visiones incorrectas así como; sabbāni – todo tipo de; duccantānica – malas conductas; sabbāni – todas las formas de; apāyadukkhānica – estados miserables de sufrimiento; natthi – se anularán y no tendrán relevancia. Devamanussesu – aunque aún se pueda habitar en los reinos humanos y de dioses celestiales; saṃsarantāssapi – al pasar por estos ciclos de renacimientos; hinabhavā–nāma – las formas básicas de vida; natthi– no se darán (en esa persona); pavitabhavāeva – sólo formas nobles de vida; atthi – existirán (en esa persona).





Exposición sobre el futuro de quienes hayan consumado el 
Segundo Gran Nibbāna y el Tercer Gran Nibbāna


Saupādisesaṃ dutiya mahā nibbānaṃ pattasa tato paṭṭhāya
kāmabhavesu patisandhieva natthi, uparimaggaṃ labhitvā
tasmiṃ bhavevā parinibbāyati jhānaṃ bhāvetvā upari–
brahmalokaṃvā gacchati anupādisesaṃ Tatiya Mahā Nibbānaṃ
pattassa pana punabbhavonāma natthi, tasmiṃ bhave eva
parinibbāyati.



Saupadisesaṃ – Bajo el nombre de saupādisesa; dutiya mahānibbānaṃ – el Segundo Gran Nibbāna; pattasa – en la persona que lo haya experimentado; tato – desde el momento de su consumación; panhāya – comenzando con; kāmaubhavesu – los ámbitos de los placeres sensoriales; paṭisandhieva – el proceso de la concepción; natthi– ya no ocurrirá. Uparimaggaṃ – el concepto del sendero superior; labhitva – habiendo sido consumado; tasmiṅbhavevā – en ese ámbito de la existencia; parinibbāyati – se consumará también el parinibbāna. Jhānaṃ – la absorción mental; bhāvetvā – cultivada; uparibrahmalokaṃvā – hacia los reinos superiores de los seres supremos Brahmā; gacchati – se recorrerá.
Pana – Ahora, se narrará la historia de quienes consumen el Tercer Gran Nibbāna ; anupādisesaṃ – el Tercer Gran Nibbāna conocido como anupādisesa, que; pattassa – la persona consume; punabbhavonāma – habiendo emprendido un nuevo renacimiento, natthi – no existirá más. Tasmimbhave eva – Bajo esa misma existencia; parinibbāyati – esa persona consumará el parinibbāna.



Exposición sobre las 3 Corrientes del Saṃsāra

1). 	Existe el saṃsāra, como un fenómeno de ciclos incesantes de renacimientos.
2). 	Existe el saṃsāra–vaṭṭa, un fenómeno de ciclos de renacimientos.
3).	 Ese saṃsāra–vaṭṭa como solo sufrimiento y como una realidad.
4).	Es una realidad que el espace del sufrimiento del saṃsāra pueda ocurrir.

Al respecto:
1. 	Saṃsāra es – la serie incesante y continua de existencias a lo largo de los ciclos esteleares en un ser sintiente e individual, representada por la combinación de los agregados de la existencia, percepciones, sensaciones y elementos, compuesta por las 3 corrientes: –
	i. 	el saṃsāra inferior;
	ii. 	el saṃsāra medio; y
	iii.	el saṃsāra superior.  

los cuales significan lo siguiente:
	i. 	saṃsāra inferior, consistente de los 4 estados lamentables de la existencia;
	ii.	saṃsāra medio, consistente del mundo humano y los 6 planos habitados por los seres celestiales (Devās); y
	iii.	saṃsāra superior, consistente de los 20 planos habitados por los seres supremos Brahmās.



Los 3 ingredientes básicos que componen el saṃsāra–vaṭṭa, el vicioso ciclo de renacimientos, son:
1). kilesa–vaṭṭa,
2). kamma–vaṭṭa, y
3). vipāka–vaṭṭa,

con cada una de estas fuerzas motrices se posee características particulares de acuerdo con el nivel del tipo de saṃsāra, de modo que 
... existen 3  fuerzas vaṭṭas que dan impulso al vicioso ciclo del saṃsāra inferior,
... existen 3  fuerzas vaṭṭas que dan impulso al vicioso ciclo del saṃsāra medio, y
... existen 3  fuerzas vaṭṭas que dan impulso al vicioso ciclo del saṃsāra superior.


Los 3 Vaṭṭas relacionados con el Saṃsāra Inferior
	1).		kilesa–vaṭṭa – ser preso de la ilusión de los 5 agregados de la existencia que hace creer en la existencia de un alma.
	2).		kamma–vaṭṭa – se refiere a la cantidad infinita de acciones inmorales pasadas y presentes.
	3).	vipāka–vaṭṭa – se refiere a los agregados físicos y mentales resultantes de los habitantes de los 4 reinos lamentables del infierno: los animales, los petas y los asūrakāyas.

La razón por la que la ilusión de la existencia se entretiene en un alma, denominada kilesa–vaṭṭa, la cual asegura los ciclos de renacimientos en el saṃsāra inferior, es porque la persona que alimente tal ilusión, aunque habite el mundo humano, será relegada, eventualmente, repetidamente, hacia los 4 inframundos. De la misma manera, tales personas, aunque habiten los reinos celestiales, como seres celestiales o dioses y habiten el mundo Brahmā, como  seres supremos Brahmā, serán relegadas, eventualmente, repetidamente, hacia el inframundo. Por eso, aṭṭha–diṭṭhi es conocido como los kilesa–vaṭṭas de los 4 inframundos.



El por qué de la infinita magnitud de las acciones inmorales pasadas y presentes representan los kamma–vaṭṭas conducentes hacia los interminables ciclos de renacimientos en los planos inferiores o inframundos es porque en el continuum mental de tales seres sensibles, en el infinito número de renacimientos pasados, así como en el presente, se han cometido injusticias que han producido el dominio de attā–diṭṭhi y, como resultado de estar bajo su alcance hasta el presente, estas infinitas acciones inmorales del pasado han conducido a una acumulación de deméritos que los destinarán a los inframundos. En el futuro, también, mientras la ilusión del alma siga ejerciendo su poder, la acumulación infinita de acciones inmorales recién formadas que los conducirán a renacer en los inframundos constituirá este kamma–vaṭṭa.


Los 3 Vaṭṭas relacionados con el Saṃsāra Medio
	1. 		kilesa–vaṭṭa – significa deseo hacia placeres sensoriales (kamma–taṇhā).
	2. 	kamma–vaṭṭa – significa acciones morales de generosidad (dāna), observancia de los preceptos (sīla) y meditación religiosa (bhāvanā) realizadas con el objetivo de disfrutar de la vida de un hombre de élite o dios celestial.
	3. 	vipāka–vaṭṭa – significa los agregados de la existencia de un ser humano o dios celestial.

La razón por la que al deseo hacia placeres sensoriales se le denomine kilesa–taṇhā es porque una persona que sea dominada por la pasión, aunque pueda habitar en los reinos superiores de la existencia, renacerá repetidamente en los planos inferiores ya sea que provenga del mundo humano o del mundo celestial Deva. Por eso se dice que la pasión intrínseca está relacionada con el ciclo de renacimientos del samsāra medio.



Por kamma–taṇhā se entiende
una inclinación que se complace en la vista,
una inclinación que se complace en el oído;
una inclinación que se complace en la nariz;
una inclinación que se complace en la lengua;
una inclinación que se complace en el cuerpo.

Esta inclinación hacia estos 5 placeres sensoriales constituye kamma–taṇhā. En otras palabras, es el placer y la atracción hacia estos 5 placeres sensuales.

Los 3 Vaṭṭas relacionados con el Saṃsāra Superior 
	1. 		kilesa–vaṭṭa – significa deseo de vivir.
	2. 		kamma–vaṭṭa – significa los 9 kusalas asociados con la consciencia de desarrollar una absorción mental (mahaggata–citta).
	3. 	vipāka–vaṭṭa – significa agregados de la existencia de un ser supremo Brahmā, ya sea del ámbito Brahmā material sutil o inmaterial.

Por la expresión deseo de vivir (bhava–taṇhā) se entiende: El placer de estados mentales en una absorción mental (jhāna), el conocimiento supernormal (abhiññā) y el ímpetu por desarrollar esta absorción mental (samāpatti), por un lado; luego, el placer de los poderes milagrosos que conlleva la consecución de este  proceso kámmico, por el otro. Estos dos aspectos del deseo, de manera conjunta, constituyen los kilesa–vaṭṭas relativos al saṃsāra superior. 
Por el término kamma–vaṭṭa se entienden los 9 mahaggata–kusalas, consistentes de las 5 acciones meritorias asociadas a los planos materiales sutiles, como el primer jhāna, segundo jhāna , etc., y las 4 acciones meritorias asociadas a los planos inmateriales.



Saṃsāra Vaṭṭa Dukkhato
El sufrimiento durante los ciclos interminables de renacimientos corresponde a:
1). Jāti–dukkha;
2). Jāra–dukkha,
3). Māraṇa–dukkha
4). Soka–dukkha,
5). Parideva–dukkha;
6). Dukkha–dukkha;
7). Domanassa–dukkha;
8). Upāyāsa–dukkha,
9). Appiyasammpayoga–dukkha;
10). Piyavippayoga–dukkha;
11). Icchāvighāta–dukkha.
Para una información más detallada sobre el dukkha mencionado, consulte Dukkhasaccā Mūlaniddesa.
Este saṃsāra–vaṭṭa–dukkha posee 3 aspectos:
1. Dukkha relevante para el saṃsāra–vaṭṭa del saṃsāra inferior.
2. Dukkha relevante para el saṃsāra–vaṭṭa del saṃsāra medio.
3. Dukkha relevante para el saṃsāra–vaṭṭa del saṃsāra superior.

Buddhabhāsā nibbāna: Nibbāna para Budistas
La liberación del saṃsāra–vaṭṭa–dukkha constituye el nibbāna.



[bookmark: _Toc222169102]Exposición de los 3 Tipos de Nibbāna

El nibbāna puede ser de 3 tipos
1). El primer nibbāna ;
2). El segundo nibbāna;
3). El tercer nibbāna.
De estos, el primer nibbāna se caracteriza por la terminación total y la absoluta no revivificación de sufrimientos recurrentes relacionados con el ciclo de renacimientos del samsāra inferior (los inframundos).
El segundo nibbāna se caracteriza por la terminación total y la absoluta no revivificación de sufrimientos recurrentes relacionados con el ciclo de renacimientos en el mundo humano y Deva del samsāra medio.
El tercer nibbāna se caracteriza por la terminación total y la absoluta no revivificación de sufrimientos recurrentes relacionados con los ciclos de renacimientos en los reinos materiales sutiles e inmateriales de los planos Brahmās que constituyan el samsāra superior.

El Primer Gran Nibbāna
Con la eliminación de attā–diṭṭhi (de la ilusión de creer en la existencia identitaria de un alma) junto con el taṇhā (deseo) que lo acompaña, se eliminan las posibilidades de todo tipo de inmoralidades (ducaritas) y la existencia en los inframundos (apāyas). Desde el momento en que una persona elimine el deseo asociado a la ilusión de un alma (diṭṭhi–sampayutta–taṇhā), uno se liberará de los peligros de la inmoralidad (ducarita) y de la vida en los inframundos. La libertad de estos 2 peligros debe denominarse como el Primer Gran Nibbāna, la consumación del estado incondicionado (asaṅkhata) o el nibbāna con residuos de pasiones impuras y los agregados de la existencia aún presentes (saupādisa). Este Primer Gran Nibbāna le corresponde al entrante a la corriente (sotāpanna–


puggala), a la persona santa y purificada que haya consumado la primera etapa y al retornante por una vez más (sakadāgāmi–puggala), a la persona santa y purificada en la segunda etapa del sendero del nibbāna.
La persona que haya comprendido el concepto de que no existe tal cosa como un alma en el cuerpo (anattā–ñāṇa) y haya eliminado totalmente la ilusión de esta alma (attā–diṭṭhi) quedará libre de los peligros de cometer inmoralidades. Esa persona también será liberada de los resultados de inmoralidades cometidas en el pasado, así como de aquellas cometidas en el presente que condenarían a alguien a una existencia en los inframundos. Desde el momento en que se elimine la ilusión del alma, se eliminará la posibilidad de renacer en los ciclos de sufrimiento del vórtice interminable de vidas en los inframundos, disfrazado de un habitante de esas regiones. Para estas personas, se eliminará el descenso habitual hacia los planos inferiores y hacia una vida humilde o, dicho de otro modo, el descenso hacia los inframundos o como un ser de estos inframundos. El nuevo sendero para ellos consistirá en ascender desde uno de los reinos superiores hacia los siguientes más elevados.
Inclusive, entre este plano de seres humanos, ellos se liberarán de la insatisfactoria vida en este mundo humano, se verán liberados de una vida de un práctica moral e intelecto inferiores, de falta de prosperidad y felicidad, de una existencia con discapacidad física, etc. Disfrutarán de una existencia humana caracterizada por una práctica moral elevada, de una vida de riquezas, prosperidad, felicidad y del disfrute de comodidades y un físico impecable. Esto será igual para quienes renazcan en los reinos celestiales.
La persona que se haya establecido en el Primer Gran Nibbāna quedará liberada de la vida de un ser mundano (puthujhana) y asumirá la vida de una persona pura (ariyā). Esta persona será liberada de la existencia como ser mundano para convertirse en un habitante de lo supramundano. Esta persona se convertirá en un habitante del Primer Gran Nibbāna. Aunque dicha persona pueda renacer muchas veces, ya sea en el mundo de los seres humanos, en el mundo de los seres celestiales (Deva) o en los reinos de los dioses supremos Brahmā, no se convertirá jamás en alguien que sea absorbido por el vórtice del ciclo de renacimientos ni llevado de aquí para allá a lo largo de la furiosa corriente del saṃsāra.
El progreso de una persona cargada por la ilusión del alma en este torbellino de renacimientos (saṃsāra) sería como el de un tronco seco arrojado a un río, que pasaría por unas aguas turbulentas, en un momento, pero que luego sería lanzado por dicha corriente a otra. Sin embargo, quienes hayan eliminado la ilusión del alma viajarán serenamente por este río, sin sumergirse en sus profundidades ni dejarse arrastrar por doquier. Ellos serán como los barcos que recorren una ruta fluvial, entrando en los puertos que deseen, en puertos que sean buenos destinos (sugati), en planos de la existencia donde disfrutarán tanto de placeres mundanos como supramundanos. Cuando se renazca como ser humano, se disfrutará tanto de los placeres de ser humano como de los del nibbāna. No hace falta explicar qué se entiende por el término placeres humanos, pero ¿cómo se disfrutan los placeres del nibbāna bajo este contexto?

Disfrutando de los Placeres del Nibbāna
Cuando uno vea a quienes cometan acciones inmorales, se dará cuenta de que esas personas estarán destinadas a vivir en los inframundos en el futuro y se consolará al darse cuenta de que se ha librado de tales destinos en todas sus vidas futuras. Cuando uno se encuentre con habitantes del inframundo, como un perro, cerdo, ave o pájaro, percibirá el gran sufrimiento que sufren estas criaturas y, luego, al darse cuenta de que ya no tendrá que soportar este tipo de sufrimiento en el inframundo, se llenarán de alegría ante esta perspectiva. Así es como se disfrutan los placeres del nibbāna.
Como el placer de los bienes y servicios mundanos es tangible y fácilmente evidente, se puede decir que éstos serían muy agradables. El placer del nibbāna, en cambio, no es fácilmente evidente, ya que consiste de una exención de conflictos. En realidad, es de proporciones mucho mayores y grandiosas que el placer de la riqueza y la prosperidad mundana. Por ejemplo, la eterna liberación de los sufrimientos del infierno es millones y miles de millones de veces mayor que disfrutar de las comodidades de un monarca universal. De la misma manera, el placer del nibbāna es millones y miles de millones de veces mayor que disfrutar de las comodidades mundanas de un dios celestial, de Sakka, el Rey de los dioses, o incluso de un rey de deidades supremas Brahmās. El deseo de tener la fortuna de experimentar y beneficiarse personalmente de las enseñanzas del Venerable Buddha no es porque uno quiera probar los placeres mundanos, sino y sólo por una oportunidad de consumar las exenciones de turbulencias que conlleva el nibbāna.
Así es como un habitante del Primer Gran Nibbāna disfruta de los placeres del nibbāna.




El Segundo Gran Nibbāna
En ese momento concreto, ocurrirá la erradicación total de los deseos sensoriales loc cuales jamás estarían acompañados de conceptos ilusorios. Éste corresponderá al momento en el que ocurrirá el rechazo y la exterminación de los renacimientos inminentes en los planos placenteros de los deseos sensoriales. También se logrará el rechazo y la exterminación de todos los deseos sensoriales. Esa persona quedará entonces exenta de los mares turbulentos agitados por las tormentosas olas de la conducta inmoral, por la búsqueda de un sustento ilícito y por la inminente perspectiva de una vida en los inframundos. Esta gran exención constituirá la consumación del Segundo Gran Nibbāna con los residuos de pasiones y agregados de la existencia aún presentes (saupādisesa) dentro de la esfera donde aún existan las Enseñanzas del Venerable Buddha. (Éste corresponderá al Gran Nibbāna disfrutado por un anāgāmi, por un no-retornante’, por la persona santa y pura de la tercera etapa de la consumación de los placeres supremos del nibbāna).
Discerniendo vívidamente respecto a los sufrimientos existentes en el corpus de los agregados de la existencia de seres humanos y dioses celestiales, con el objeto de rechazar y eliminar los deseos sensoriales al respecto, se consuma el sendero anagāmi o del no–retornante, ocasión en el que todos los deseos sensoriales terminan totalmente extintos. Tan pronto como estos deseos sensoriales sean aplacados, toda existencia, todas las  acciones morales que generarían una vida como ser humano o dios celestial, así como toda una serie de formas de futuras vida como ser humano o celestial, serán completamente destruidas. La metáfora de contemplar los sufrimientos bajo formas de vida como ser humano o celestial no se parece más que a lo siguiente:

La metáfora de un baúl lleno de heces
Imagínese un baúl lleno de heces, pero decorado en su exterior de varios tonos de colores, de rojo carmesí, amarillo cromo, etc., cubierto con todo tipo de tejidos valiosos: sedas, satén y terciopelo. No obstante, imagínese que este baúl estuviese lleno, hasta el tope, de heces. Que haya también tres criaturas horribles: un ogro, un fantasma y un demonio deforme...que también vivan bajo ese despreciable desastre. Que haya 



también serpientes venenosas, escorpiones y ciempiés que la infesten, mientras que se además se encuentre infestada de gusanos y larvas.
En esta descripción metafórica, los cuerpos de los habitantes de los reinos sensoriales serían como el baúl de heces. El deseo (taṇhā), la presunción (mana) y la ilusión identitaria (diṭṭhi) serían como el trío formado por el ogro, el fantasma y el demonio. El resto de pasiones impuras serían como las serpientes, los escorpiones y los ciempiés que infestasen dicho baúl. Los procesos de renacimiento (jāti), vejez (jarā), muerte (marana), aflicción (soka) y lamentación (parideva) serían como los gusanos y las larvas que se agolpasen en ese baúl.
Esta representación verbal representa los sufrimientos soportados por los seres humanos y los dioses celestiales.
[Así concluye la exposición sobre el Segundo Gran Nibbāna].

El Tercer Gran Nibbāna
En un momento dado, dos tipos de deseo, es decir, el deseo por una forma material sutil en el plano material sutil y el deseo por una forma inmaterial en el plano inmaterial, quedarán totalmente eliminados. Esto provendrá del efecto de eliminar la existencia tanto en plano material sutil como en plano inmaterial. A partir de ese momento, dicha persona quedará liberada tanto de la vida en el plano material sutil como del plano inmaterial, los cuales se encuentran usualmente amenazados por los siguientes peligros:
· sassata–diṭṭhi – la creencia en la ilusión identitaria de almas eternamente transmigrantes,
· uccheda–diṭṭhi – la creencia en la idea de la ainexistencia de la vida después de la muerte,
· mana – la presunción  y 
· anicca – la impermanencia.

También significará que uno estará libre de las amenazas de toda forma de pasión impura y de toda forma de existencia. A esta gran liberación se le denomina saṅkhata–mahānibbāna dentro del ámbito de las Enseñanzas del Venerable Buddha. (Éste 
correspondería al gran nibbāna disfrutado por una persona santa y purificada hasta la cuarta etapa de consumación de las bendiciones supremas del nibbāna).
Discerniendo vívidamente sobre el sufrimiento presente en el corpus de los agregados de la existencia en un ser supremo Brahmā, se consuma el arahatta–magga y, como resultado, desaparecerá completamente el deseo hacia cualquier existencia. Tan pronto como se elimine el deseo hacia una existencia, toda acción moral que generaría una existencia conducente hacia otra existencia, como una deidad suprema Brahmā, así como generaciones venideras de series de corpus Brahmā, cesarán por completo y llegarán a su término definitvamente. Este discernimiento sobre el sufrimiento existente en la forma de una deidad suprema Brahmā se ilustra con la siguiente metáfora:
La metáfora de un baúl lleno de Salvado y Paja
Imagínese un gran baúl lleno de salvado y paja, pintado de tonos brillantes, de rojo y amarillo, cubierto con seda, satén y terciopelo. Dentro, además de la paja, hay un trío formado por un ogro, un fantasma y un demonio deforme. Hay también todo tipo de serpientes venenosas, escorpiones y ciempiés que infestan su interior. También hay insectos alimentándose de la paja.
En esta expresión metafórica, el corpus de los agregados de la existencia de una deidad suprema Brahmā sería como ese baúl lleno de paja. El deseo, la arrogancia y la ilusión (tanhā, māna y diṭṭhi) corresponderían al trío del ogro, el fantasma y el demonio. Todos los demás fenómenos relacionados con las pasiones impuras serían como las serpientes venenosas, escorpiones y ciempiés que la infesten. Los procesos malévolos de jāti, jarā y māraṇa corresponderían a los diversos insectos que se alimentan de la paja y el salvado dentro del baúl. 
Que el corpus de los agregados de una deidad suprema Brahmā se asemeje a un baúl lleno de salvado y paja se basa en el hecho de que la paja es totalmente inútil y es sólo apta para alimentar insectos, garrapatas o alimentar brasas de fuego.
En la presión inexorable de ciclos de renacimientos que no tienen ni principio ni fin, los cuerpos de los agregados de la existencia que los seres sintientes hayan portado han sido infinitos. Sin embargo, el denominador común para todos ha sido el sufrimiento 


tanto como en los inframundos, más o menos. Por lo tanto, el corpus de los agregados incluso de una deidad suprema Brahmā no correspondería a más que un baúl lleno de paja.
[Así es como el perjuicio y el sufrimiento se reflejan en un ser y supremo Brahmā. 
Así también concluye la exposición sobre el Tercer Gran Nibbāna].
De estos tres tipos de nibbāna, lo más importante consistirá en consumar el Primer Gran Nibbāna durante una era en la que las Enseñanzas del Venerable Buddha aún perduren. Todavía existe una posibilidad de consumar este nibbāna en el mundo presente de seres humanos y en los planos Devas para seres Devas. Tener la rarísima oportunidad de renacer como ser humano mientras las Enseñanzas del Venerable Buddha están vigentes, pero no consumar ni siquiera este primer nibbāna, equivaldría a perder una oportunidad dorada y no cosechar los beneficios deseados.
Hay muchos que piensan que el nibbāna no es consumable durante la época de este Venerable Buddha y lo consideran como posible únicamente en un futuro lejano, cuando se establezcan las Enseñanzas del próximo Buddha Metteyya. Este tipo de pensamientos sólo se aplicarían a quienes hubiesen recibido la segura predicción de que así sería. Quienes hayan recibido la segura predicción consumarán el nibbāna tal y como haya sido predestinado, no obstante, esto será extremadamente difícil para quienes no hayan recibido este tipo de segura predicción.

Por qué sería tan difícil de consumar este Nibbana
Por ejemplo, durante la época en que desaparezcan las Enseñanzas del histórico Venerable Buddha y, posteriormente, se dé el evento de que el Buddha Metteyya consume su iluminación, aún quedará por transcurrir mucho tiempo. Aunque puedan pasar cientos de miles de existencias en el plano humano y como dioses celestiales, la era en la que el Buddha Metteyya establecerá sus Enseñanzas no habría llegado. Además, antes de que esto ocurriese, una persona tendría que pasar por un largo periodo intermedio, un periodo de oscuridad, posterior a la era en que las Enseñanzas del Buddha Gotama se hayan extinguido. Durante este periodo de oscuridad, muchos serán los ciclos de renacimientos que una persona tendrá que atravesar, durante los cuales nadie podría 



determinar cuántas veces sería relegada a los inframundos, en los que en cualquier ocasión uno podría renacer cientos de miles de veces. Si tal destino ocurriese, la posibilidad de recibir las Enseñanzas del Venerable Buddha Metteyya será realmente muy pequeña. Éste es un aspecto que personas discernidoras podrían considerar seriamente.

Apréndase de memoria en grado mínimo
1. 	cattāro – los 4
mahābhūtā – elementos primarios consistentes de:
pathavi – el elemento de la extensión o elemento tierra,
āpo – el elemento de la cohesión o elemento agua,
tejo – el elemento de la temperatura o elemento fuego,
vāyo – el elemento del movimiento o elemento aire,
ime – son estos 4
tattha – de estos 4:

kakkhaḷabhāvo – la característica de la dureza, por un lado,
mudubhāvo – y la característica de suavidad, por el otro
paṭhavī – corresponden a la esencia de pathavi.

ābandhanaṃ – el carácter de la cohesión, y
paggharavaṃ – también el carácter de la supuración 
āpo – corresponden a la esencia de āpo.

unhabhāvo – la condición de estar caliente, así como
sitabhāvo – la condición de estar frío,
tejo – corresponden a la esencia de tejo.

vitthambhanaṃ – la tensión y la tirantez de la presión, y
samudiranaṃ – el movimiento caracteriza
vāyo – la esencia de vāyo o del aire.

A continuación se expondrá más los 4 elementos primarios:




La Esencia del Elemento Tierra
La esencia del elemento tierra o extensión consiste simplemente de la acción de estar o de la condición de ser duro. Descomponer un átomo en una cien milésima parte no generararía una materia sólida. En las aguas límpias de un río, de un arroyo, de un manantial o de un pantano, o en el resplandor del Sol, de la Luna, de una estrella, del fuego o de un rubí, o en las ondas sonoras de una campana o de un gong triangular de latón que se propaggue desde lejos y cerca, o en los aromas agradables u olores fétidos que se suspendan desde lejos y cerca, este elemento de la extensión se encontrará plenamente presente. No podrá sentirse porque no es una sustancia, sino más bien el carácter de la extensión y dureza. En relación con la expresión excesiva de este elemento tierra, donde el grado de dureza no sea significativo, a esta condición se le denominará sutil y blanda.
Así, en el espectro de la dureza, éste variaría desde la de un diamante, que debería considerarse como una máxima, mientras que la de la luz de Luna y de las estrellas se debería considerar como una mínima. Así es como debe visualizarse el elemento tierra, es decir, en su sentido absoluto y no bajo la forma en que los seres humanos hayan designado este fenómeno. La dureza del elemento tierra se manifiesta en el sentido de una fuerza motriz abstracta, ya que mediante vāyo, por su carácter absoluto de ser glutinoso, si un total de millones y miles de millones de elementos tierra se unieran, sólo se formaría un átomo de materia. Si determinados átomos se unieran, millones y miles de millones de esos átomos podrían provocar un insecto.
Progresando así, en el caso de los seres sintientes, se construye el titánico dios Asurinda, cuya altura es de 4,800 yojanas o el Monte Sineru, cuyas dimensiones exteriores equivalen al doble de 8,400 yojanas; o la Tierra, con una profundidad de 240,000  yojanas. Desde una pulga diminuta y desde un sólo átomo, toda materia animada e inanimada exhibirá este elemento tierra de extensión y dureza. Con la excepción del elemento tierra, no existe ningún elemento que genere un material sustantivo. El elemento agua, fuego o aire deben aferrarse al elemento tierra para subsistir.



El Monte Sineru y la Tierra

En todo el Monte Sineru o en la Tierra, el elemento tierra, en el sentido absoluto, no podría ser redondo en ningún sitio, ni siquiera a escala átomica. Sólo se podría delimitar su naturaleza de extensión para su examinación, donde su forma material ni siquiera asumiría las dimensiones de un átomo, sino que sería tan inmaterial como una imagen que apareciese sobre un espejo o sobre la superficie del agua. Si sus dimensiones materiales llegasen a ser discernibles incluso a escala átomica, lo que se vería no sería el elemento tierra en su sentido absoluto, sino sólo una concepción errónea de la designación de la forma. Si la designación de una forma se confundiese con una sustancia material, la meditación sobre los fenómenos de la formación y disolución podría volverse difícil de discernir.
Al examinar el Monte Sineru y la Tierra, cuando se distinga el elemento tierra sin siquiera percibir un átomo de materia y se observe la naturaleza absoluta de la solidez y la dureza, la meditación sobre este elemento tierra en el sentido absoluto y evidente, a través de entidades más pequeñas, animadas e inanimadas, se hará muy fácil. Aunque el reflejo sobre un espejo o sobre una superficie de agua, ya sea de árboles o montañas, pudiese ser de una escala mayor que el del monte Sineru, tales reflexiones no contendrían ni un átomo de materia, de modo que si hubiese alguna posibilidad de desaparecer o destruirse ocurriría en un abrir y cerrar de ojos, como un rayo. De la misma manera, aunque la extensión del elemento tierra pueda ser incluso mayor que la del propio Monte Sineru, debido a que no contaría con ni un solo átomo de materia en el sentido absoluto, podría disolverse más de cien veces en un abrir y cerrar de ojos o durante el destello de un relámpago y esto se haría evidente ante la mente. Cuando uno intente discernir este elemento tierra en su cuerpo, será recomendable examinar, parte por parte, hasta qué punto se es capaz de asumir esta tarea.

Diseccionando la Cabeza
Al diseccionar la cabeza, inténtese no diferenciar entre su exterior e interior, sino intentar observar a través de su totalidad. En estas operaciones, su apariencia, que no constituría el elemento tierra, tenderá a obstruir la observación. Su forma designada también podría convertirse en un factor de resistencia.
Inténtese equilibrar la perspectiva de manera de obtener una observación adecuada. Inténtese observar las partes inferiores hasta las plantas de los pies, a medida que la 

capacidad de la sabiduría introspectiva lo permita. Cuando se haya conseguido una observación desde los pies hasta la cabeza, desde la parte superior de la cabeza, se permitirá una visión penetrante sobre la anatomía hasta las plantas de los pies. Cuando uno desarrolle sabiduría sobre su propia anatomía, una visión incisiva de los innumerables planetas del universo, de los innumerables sistemas cósmicos y de los seres conscientes que los habiten se abrirán ante esta observación.
Después de que se haya observado el elemento tierra en su sentido absoluto, se percibirá los restantes elementos agua, fuego y aire, el fundamento intrínseco de la vista, del oído, etc., y los aspectos extrínsecos de la forma, el sonido y similares, resultarán muy sencillos.
[Así concluye el método de percepción incisiva del elemento tierra o paṭhavī].

La Esencia Absoluta del Elemento Agua
La realidad absoluta del elemento agua consiste en la tendencia a adherirse, apegarse o hacia una construcción aglutinante. Cuando estas tendencias se desarrollen en gran medida, las características de la humedad y supuración darán lugar a un flujo y a una cohesión del elemento agua. Aunque estas características del elemento agua se dividan en cientos de miles de su manifestación original, ni siquiera se encontrará una iota de sólidos materiales, ya que la tendencia a adherirse y cohesionarse corresponderá simplemente al comportamiento del elemento agua. Esta cualidad de la adhesión y aglutinación del elemento agua actuará sobre los otros elementos restantes de tierra, fuego y aire para conformar una entidad homogénea. De este modo, una célula constituida por los 4 elementos primarios poseería una base para interactuar entre sí. Cuando se pierda este elemento–cohesión, los 3 elementos restantes perderán su cohesión y así se disolverá en poco tiempo. 


 
En este mundo, desde una partícula subatómica (paramāṇumrū) hasta un semidiós Asurinda, en el extrínseco, desde el gran Monte Sineru, desde las cordilleras que rodean el cosmos hasta la tierra, las formas materiales grandes y pequeñas deben su apariencia sustancial material al elemento agua. Aparte de este elemento agua o elemento–cohesión,  No existe ningún elemento que pueda proporcionar los medios para que ellos se conviertan en sólidos. 
Si el monte Sineru, con una altura o profundidad el doble de magnitud de la extensión de 84,000 yojanas, fuese privado de esta fuerza cohesiva, todo su estructura podría desaparecer en un abrir y cerrar de ojos. Si el elemento–cohesivo en esta tierra desapareciese, la tierra podría desaparecer, su lugar sería ocupado por el vacío que es el espacio.
La razón es que, si no existiese una fuerza más cohevia que mantengan unidas a estas entidades del Monte Sineru, de las cordilleras del cosmos, de las rocas de esta tierra, de la conglomeración homogénea de la tierra absoluta, del fuego absoluto y del aire absoluto, no habría nada que las mantuviesen unidas. Con la excepción del nibbāna con su característica de incondicionada, todos los fenómenos absolutos no podrían existir durante más que el parpadeo de un ojo o un relámpago. Al visualizar el elemento agua en el sentido absoluto con referencia al Monte Sineru o la tierra, el elemento tierra o el elemento–dureza o de la extensión, debería diferenciarse del elemento–cohesión, examinando exclusivamente a este último. Al respecto, la forma o sustancia material de cualquier objeto tiende a resistirse a este escrutinio. (Si la forma material del objeto interfiriese con el estudio analítico de la situación, la contemplación posterior sobre la ocurrencia o disolución del fenómeno podría permanecer oculta). Sólo cuando los aspectos absolutos se visualicen claramente, podrán apreciarse claramente anicca, dukkha y anattā.
De la misma manera que lo que se ha afirmado en relación al elemento tierra, cuando la percepción del carácter estructurador del elemento agua se haya desarrollado hasta el punto de la claridad, la ausencia de cualquier solidez en la gran masa del Monte Sineru y de la Tierra se hará evidente, al igual que la realidad de que no serían más sustanciales que los reflejos del cielo, las nubes, los discos brillantes del Sol y la Luna, correspondientes simplemente a manifestaciones del carácter estructurador del elemento āpo.



Cuando esto se haya percibido, su manifestación en los seres humanos, en los dioses y en las deidades supremas Brahmā se volverán muy fáciles de percibir. El objeto predominante en este ejercicio consistirá en percibirlo bajo el contexto de las diversas formas de los seres conscientes. El prólogo que involucra al Monte Sineru y al planeta Tierra ha sido representado sólo para facilitar su percepción en seres animados. Después de percibirse esto claramente, observando incisivamente la propia anatomía desde la cabeza hasta las plantas de los pies, inténtese percibirlo también en los demás.
[Así concluye esta breve exposición sobre el método de percepción del 
elemento–āpo o el elemento agua, de forma incisiva].

La Esencia Absoluta del Elemento Fuego
El proceso de mantenerse caliente o frío constituye la esencia del elemento fuego. El estado de mantenerse caliente o frío corresponderá al exponente de maduración de sus asociados, de los 3 elementos principales restantes del conjunto de los elementos primarios, mediante la acción del calor. Tanto su capacidad de calentar como su capacidad de enfriar tendrán la capacidad de hacer madurar a sus asociados, a los elementos primarios restantes, además de energizar sus funciones al máximo.
Un huevo que haya sido puesto por una gallina se energiza y pasa por varias etapas de desarrollo, desde el estado de embrión latente hasta convertirse en un polluelo, esto se da mediante la aplicación constante de calor corporal por parte de la madre incubadora. Si la gallina no incubase el huevo, sentándose sobre él, éste último no se desarrollaría como un polluelo. Cuando el calor que transmita la gallina mientras el huevo aún se encuentre bajo su cuerpo se haya dejado transmitir tras la puesta, de no ser incubado, el huevo se pudriría. 
De manera similar, este elemento–tejo o elemento calor sería como la gallina madre, mientras que los elementos asociados que surjan, el elemento tierra, el elemento agua y el elemento aire, serían como la yema del huevo. Sólo cuando tengan oportunidad de combinarse con el elemento fuego la dureza característica del elemento tierra se desarrollará al máximo; de igual manera, la cohesión característica del elemento agua se 



desarrollará al máximo y la característica del movimiento del elemento aire también se desarrollará al máximo. Sin la presencia del elemento fuego, los demás elementos no podrían desarrollar plenamente su potencial.
Toda el agua de los grandes océanos, ríos y la que rodea la tierra es producto de sita, del extremo frío del espectro temperatura. Estos están gobernados por esta frialdad y continúan siendo producidos a través de su función. El gran monte Sineru, las cordilleras cósmicas, las rocas y placas de la tierra también son producto de esta temperatura fría bajo el espectro temperatura. Al contemplar el elemento fuego, que no se permita que otros elementos interfieran y céntrese únicamente en este elemento. Cuando se contemple cosas que estén calientes, concéntrese en su calor y cuando contemple cosas frías, concéntrese exclusivamente en su temperatura fría. Que no se permita que su apariencia, forma, composición material o designación entren en la operación. Como este elemento fuego, calor o frío, en su sentido absoluto se representa por ni una sola iota de materia equivalente a un átomo, debe observarse de forma abstracta, como si parecieran ser los reflejos del Sol, la Luna, las nubes y los cielos. Si esta visión clara pudiese contemplarse sobre uno mismo, según la capacidad de visualizar lo abstracto al respecto, su presencia en el infinito número de criaturas también podrá visualizarse vívidamente.
[Así concluye un resumen sobre cómo contemplar el elemento fuego o 
elemento–tejo en su sentido absoluto y visualizarlo con claridad]. 

La Esencia Absoluta del Elemento Aire 
En una llama ardiente que emita humo, la presencia del elemento aire que haya sido generado mediante la potencia del fuego en sí sostendrá y promoverá la combustión. Debido a este elemento aire, se provoca que el fuego se extienda e intensifique la combustión, que intensifique la luz irradiada por el fuego, se avive las lenguas de las llamas hasta alcanzar mayores alturas, que se inicie la producción de humo y haga que las llamas crepiten de un punto a otro. Estos son algunos de los aspectos más evidentes de la intensificación y retroalimentación de un incendio, los cuales ilustran cómo, al mismo tiempo, debido al efecto regulador del elemento aire, se pueda dictar temperaturas relativamente bajas o altas del elemento fuego.



Una llama que se permita entrar en contacto con algún material inflamable podría consumir y propagarse por todo este material, gracias al potencial inflamable de dicho material. En un fuego en particular que no pueda, que sea incapaz de, prenderse o multiplicarse, debe ser auxiliado mediante la ventilación y soplado de aire hacia él. Donde exista calor, siempre se dará una intensificación de calor y, donde haya frío, siempre habrá una intensificación de frío. Este calor y frío, además de sus intensificaciones, corresponden a entidades individuales. El calor y el frío corresponden al elemento fuego en su sentido absoluto. Sus intensificaciones constituyen el elemento aire.
El elemento aire, al ser un intensificador, también será una fuente de fuerza de los elementos tierra, agua y temperatura en una misma célula. Cuando este intensificador esté en una célula, como resultado, se producirán células similares con grandes elementos primarios similares. Cuando esta intensificación sea lo suficientemente fuerte, podría producirse una tormenta con vientos de fuerza en calidad de vendaval. Esta fuerza intensificadora del aire es la que sostiene y hace que el aire, a través de colchones y almohadas de aire tenso, sea la característica de soporte expresada en la literatura canónica. El elemento frío en el Monte Sineru, los rangos cósmicos y la litosfera del planeta tierra, asistidos por el potencial creciente del elemento aire, pueden, de un momento a otro, dar lugar a una sucesión de células hasta el final del ciclo estelar. (Inténtese hacer una buena impresión mental sobre este proceso).

 La instigación de Vāyo
La difusión de fenómenos mentales por todo el cuerpo, iniciada por la formación del pensamiento en el asiento de la consciencia o 'base del corazón', la generación y difusión de agentes que den lugar a las estaciones y la difusión de los elementos nutrientes a partir de los alimentos ingeridos en el estómago, el desarrollo de un ser animado a partir de un embrión en el líquido amniótico, el desarrollo de una planta, un árbol, un arbusto o hierba a partir de un brote... todos son resultado de la instigación de vāyo.



Inténtese observar el proceso de incremento creciente en todos los objetos inanimados y animados, empezando con el Monte Sineru, las cordilleras cósmicas, la tierra, la propia anatomía, etc. Desde la parte superior de la cabeza obsérvese hacia abajo, hasta que se pueda observar una visión penetrante y nítida hasta las plantas de los pies. El elemento aire, en su sentido absoluto, ni siquiera podría ser una iota de sustancia material, podría aparecer como una imagen reflejada en un espejo o un volumen de agua. Un objeto material ante el cual se utilice la percepción, suele formar un obstáculo cuando se intente hacerlo. Inténtese eliminar aquel obstáculo que no se base en la realidad, sino en algo creado por la convención, usando las capacidades intelectuales de la observación.
[Así concluye el método para visualizar incisivamente 
el elemento aire, también conocido como vāyo].

Sobre cómo los 4 elementos principales tierra, agua, fuego y aire son interdependientes entre sí y, sobre cómo si uno fuese destruido, los demás seguirían el mismo camino en su totalidad.
Las 4 actividades principales — firmeza, cohesión, calor e impulso — tienen, cada una, su propio carácter distintivo. Por ubicación, habitan donde el elemento firmeza proporcione una base donde en todos se dé su existencia, perduren y luego caigan en el olvido, simultáneamente.
Cuando el elemento tierra o firmeza deje de existir, los 3 elementos restantes también perecerán. De manera similar, cuando se pierda la cohesión, el elemento agua, se perderá la característica de soporte a los demás y de ser soportado por ellos, de modo que le seguirá una desorganización conducente hacia la destrucción de todos los demás. De la misma manera, cuando se destruya el elemento fuego que proporcione calor y energía a algo, los 3 elementos restantes no tendrán forma de cumplir sus funciones por sí mismos, de modo que todos también perecerán. Cuando el elemento aire, que mantiene la solidez de todos los elementos, sea destruido, los tres restantes también se debilitarán y ya no podrán existir.



De la misma manera, cuando el elemento tierra, el cual da firmeza a la organización, se quede privado del elemento aire que lo colma y lo tensa, ya no podrá continuar por sí mismo. De manera similar, cuando el elemento aire ya no incremente la naturaleza cohesiva del elemento agua con su tensión y aglutinación de soporte, todo se desmoronará. Se acaba de describir cómo los cuatro elementos principales dependen uno del otro y, cómo cuando uno sea destruido, el resto seguirá su ejemplo.
Cuando la capacidad intelectual de alguien para percibir suficientemente bien la verdadera naturaleza de los cuatro elementos primarios, se podrá considerar que el sendero hacia el primer gran nibbāna habrá sido allanado. De los cuatro elementos primarios, el  elemento–tejo desempeña el papel clave como líder del grupo. Todo el cosmos, incluido el planeta tierra, compuesto de grandes volúmenes de tierra y agua y todas las entidades animadas e inanimadas, son producto de este elemento. La extensión completa de las potencias y los resultados de tejo, del elemento fuego, sólo pueden ser reconocidos por el propio Venerable Buddha.
[Así concluye el modo de desarrollar la percepción intelectual con el objeto 
de obtener una visión de los elementos primarios].

Exposición Sobre Cómo los 6 tipos de Agentes, 
Claros y Transparentes, Colman la Anatomía Humana 
El grupo de términos Pāḷi que poseen el significado de claridad y transparencia es el siguiente: 
pasādo 	= transparencia;
maṇḍo 	= transparencia;
accho 		= transparencia; cristalinez.
Con respecto a maṇḍo, la palabra birmana para cristal, se derivó inicialmente de 'hombre'. Esto, más tarde, pasó a conocerse como 'mhan'. Existen 2 tipos:
1. utuja–dhātu–mhan, y
2. kammaja–dhātu–mhan.
Las tiendas que producen crsitales en 'mhan dan' (en las calles de cristales) de Mandalay y Yangon, en forma de gafas, telescopios, tubos de vidrio, etc., pertenecen al grupo utuja–dhatu–mhan.

Las capacidades ópticas, dentro del santuario interno del flujo de la consciencia dentro del cuerpo humano, corresponden al grupo kammaja–dhātu–mhan.

Kammaja Dhātu Mhan
El kammaja–dhātu–mhan (agente de transparencia nacido de las acciones del kamma) posee los siguientes 6 aspectos:
1. cakkhu –
2. sota –
3. ghāna –
4. jivhā –
5. kāya, – y
6. mano.

El cristal de dhātu–cakkhu se encuentra dentro del ojo. El cristal sota–dhātu se encuentra dentro del oído. El cristal ghāna–dhātu se encuentra dentro de la nariz. El  cristal jivhā–dhātu se encuentra dentro de la lengua. La ubicación del cristal kāya–dhātu se encuentra dentro todo el cuerpo. El cristal mano–dhātu se encuentra en la mente. Para un yogui que contemple el aspecto de los 6 cristales dhātus, su cuerpo asumirá la forma de una columna transparente o de cristal.
(En el Saṅgaha Dvārasaṅgaha, estos 6 cristales dhātus se designan como dvāra o 'vano')
Dvāra, vano o puerta, puede ser de dos tipos:
1. ākāsa–dvāra, y
2. maṇda–dvāra.

En las casas de quienes hayan acumulado méritos, existen 2 tipos de puertas o vanos. Puertas para que la gente entre o salga de la casa. También existen rejillas para que el aire circule dentro y fuera de la casa. Además, se encuentran las ventanas, estos vanos en las paredes cerradas por paneles de cristal, los cuales serían 'las ventanas transparentes' o 'los vanos de luz'.
El propósito de las 'vanos transparentes' o los 'vanos de luz', con paneles de cristal es dejar que todas las imágenes lejanas y cercanas, como el Sol, la Luna, los planetas, los asterismos, los cúmulos de nubes, las nubes de nimbus, el cielo, los campos,

los volúmenes de agua, los bosques, las montañas, los árboles, las casas, los monasterios, las estupas etc., sean observados en su verdadera magnitud desde estas ventanas de cristal. Todos los que vivan dentro de la casa podrán ver todas las imágenes que aparezcan a través de estas ventanas de cristal, mientras que los que provengan desde fuera podrán ver dentro de la casa y todo lo que haya dentro. La luz del Sol, la luz de la Luna y la luz del fuego serían las características de estas puertas de cristal. Visualícese este aspecto en los cuerpos humanos y en los dioses celestiales, así también como en los cuerpos de vacas, búfalos de agua, elefantes, caballos, etc.
Como una casa que tendría ambos tipos de vanos, cuerpos de hombres y dioses, y, para cada caso, cuerpos de vacas, búfalos de agua, elefantes, caballos, gallinas, aves, todo poseen ambos tipos de vanos, ākāsa–dvāra así como maṇda–dvāra.

El Ākasa–Dvāra
Las 9 aberturas en el cuerpo, la boca, garganta, nariz, ojo, etc., y las 99,000 aberturas foliculares constituyen los ākāsa–dvāras.
Lo antes mencionado:
cakkhu o el receptor visual, el ojo,
sota o el receptor auditivo, el oído,
ghāna o el receptor olfativo, la nariz,
jivhā o el receptor gustativo, la lengua
kāya o el receptor táctil, el cuerpo
mano o los receptores sensoriales de la consciencia que constituyen los cristales de ajjhatta–kammaja–dhātu no pertenecen a la categoría de vanos ākāsa–dvāras, sino que representan las aberturas de las ventanas de cristal.


El Ejemplo de un Palacio de Cristal
Imagínese un palacio con un acabo de suelo de mayólicas de cristal; tapiado y cubierto con paneles de cristal. Que éste cuente también con una esfera de cristal transparente en el centro. Las imágenes sobre él de todas las nubes, cirros y cúmulos que hubiese en el cielo, el Sol, la Luna, las estrellas y los planetas en el firmamento y, que a 



un nivel inferior, aves volando, se reflejen simultáneamente en la esfera de cristal interior y en las tejas de vidrio del tejado. De manera similar, todos los objetos hacia el este del palacio aparecerían en la esfera de cristal, así como en los paneles de cristal que conformen la pared este del palacio, de forma simultánea. Del mismo modo, esta escena se repetiría en los otros direcciones restantes del palacio: hacia el norte, oeste, sur y, además, hacia abajo, con los objetos de una dirección determinada que aparezcan simultáneamente en la pared o en el suelo correspondiente y en la esfera de cristal del centro del palacio.

Cómo el Cuerpo se Parecería a este Palacio de Cristal
Así como este palacio de cristal poseería una esfera de cristal en su centro, existe el elemento de la transparencia e iluminación dentro del corazón de cada ser. Este elemento de transparencia e iluminación, conocido como mano es radiante como una luz brillante.
	"bhikkhave 	= Oh, monjes, 
	idam cittam 	= este asiento de la consciencia,
	pabhassararñ 	= pulsa con un brillo resplandeciente."

Aunque la consciencia de una persona ahetuka pueda carecer de desprendimiento, empatía y conocimiento, de todo lo que se haya experimentado en la vida, las escenas que se deseen recordar podrán ser invocadas para aparecer en el imaginerio de la consciencia de esa persona. El imaginario de una  persona dvihetuka (es decir, de una persona que posea 2 de las 3 virtudes causales) sería mucho más clara y enfocada que la de una persona ahetuka, mientras que la persona tihetuka (un ser con las 3 virtudes) poseería la recepción sensorial más clara de los tres.

Según el plano de la Existencia
La recepción sensorial se volverá progresivamente más clara a medida que se eleven los planos de la existencia. En comparación con un ser humano tihetuka, la recepción sensorial de un dios que habite la tierra correspondería a la esperiencia más clara:


... más clara que ella sería la recepción sensorial de la consciencia de un Deva Tavatimsa;
... más clara que ella sería la recepción sensorial de la consciencia de un Deva Yāmā;
... más clara que ella sería la recepción sensorial de la consciencia de un  Deva Tusitā;
... más clara que la recepción sensorial anterior sería la consciencia de un Deva Nimmānarati; y esta tendencia continuaría con la recepción sensorial de la consciencia de un Deva Paranimmita–Vasavatti, siendo ésta la más clara sería progresivamente más clara a medida que se prosiguiese hacia el cenit de los planos existenciales Brahmās.

Según la Persona
En comparación con la de un ser mundano, la recepción sensorial de la consciencia de un discípulo rudimentario de un futuro Buddha sería más clara: 
... la claridad de este último sería superada por la conciencia de un discípulo superior de un futuro Buddha; 
... esto, a su vez, sería superado por la consciencia del discípulo principal de un futuro Buddha; 
... esto, a su vez, sería superado por la consciencia de un Buddha Menor o Silencioso;
... esto, a su vez, sería superado por la consciencia de un embrionario Buddha Omnisciente.
La claridad de la consciencia de quien haya consumado la iluminación suprema y se haya convertido en Buddha sería, sin embargo, la culminación de la claridad y se haría insuperable. Que el infinito conjunto de sistemas cósmicos, el número infinito de planetas, el infinito número de seres animados, que el infinito número de acciones volitivas, que el infinito número de designaciones y que sólo el nibbāna que no se refleja en la consciencia del Omnisciente no existen, sin excepción, sin embargo, todos serían percibidos.
Esta claridad de recepción sensorial sería como la esfera de cristal ubicada en el centro del palacio de cristal. Los 5 receptores sensoriales, el ojo, el oído, la nariz, la lengua y el cuerpo, serían como los 6 frentes del palacio de cristal. Todos los objetos 



que puedan ser vistos por el ojo serán percibidos por los receptores sensoriales del ojo y su consciencia. Todos los sonidos que puedan ser escuchados por el oído serán percibidos por los receptores sensoriales del oído y su consciencia. Todos los olores y aromas que puedan percibir la nariz serán percibidos por los receptores sensoriales de la nariz y su conciencia. Todo lo que pueda ser probado por la lengua será percibido por los receptores sensoriales de la lengua y su consciencia. Todas las sensaciones, como el calor y el frío, la aspereza y la suavidad, serán percibidas por los receptores sensoriales del cuerpo y su consciencia. Todo lo demás, la percepción de los conceptos doctrinales (dhammārāmana) será percibido por el receptor sensorial de la consciencia.

Cómo se Perciben los Objetos Sensoriales 
en Dos Lugares Simultáneamente.
Cuando uno mire la Luna, su imagen aparecerá tanto en el receptor sensorial del ojo como en el receptor sensorial del asiento de su consciencia. Estas 2 imágenes de la Luna aparecerán, más o menos, simultáneamente en estas 2 dimensiones.

El Caso de un Pájaro y 
el Reflejo de un Hombre
Cuando un pájaro se posa en una rama, el pájaro y su sombra llegan a la rama, más o menos, simultáneamente. De manera similar, sería con el reflejo de un hombre sobre un espejo al sonreír, éste se reiría o frunciría el ceño aproximadamente al mismo tiempo que dicha persona en cuestión sonriese. Con esto se entendría el término 'simultáneamente' en la afirmación anterior.

El Disco Brillante 
del Sol hacia el Este
Al salir el Sol por el este, la imagen de este disco brillante penetraría las paredes del palacio de cristal que se orienten hacia el este y brillaría en la esfera de cristal en el centro del la edificación de cristal. Así que si una persona observase esta esfera, vería al Sol en todo su esplendor sin tener necesidad de mirar hacia el este.


De manera similar, cuando se observe de esta manera la Luna por la noche, la imagen de la Luna aparecerá tanto en el ojo como en su conciencia. Estos dos eventos ocurrirían casi al mismo tiempo.
Si la imagen de la Luna desapareciese del ojo, ésta seguiría siendo conservada en su mente. Cuando uno perciba bien este fenómeno, el resto se apreciará más fácilmente.
El impacto de la imagen de la Luna surgiendo en el ojo y, simultáneamente, en la mente es tan poderoso como un rayo. De manera similar, al observar el Sol, su imagen surgiría en el ojo aproximadamente al mismo tiempo que otra imagen aparecería en la mente. También será así al mirar a un hombre, su imagen aparecería en el ojo mientras que otra se formaría en la consciencia. Estos surgimientos poseen el impacto de un rayo. Téngase en cuenta que todo lo que sea percibido por el ojo lo hará de esta manera.

Cakkhu–viññāṇa–citta
Así como un rayo se produciría por la interacción entre las nubes tormentosas, o un meteorito o meteoritos se producirían cuando colisionen los vientos cósmicos, o así como se produciría un sonido cuando colisionen objetos sólidos, o saltarían chispas cuando el pedernal fuese golpeado con un trozo de hierro, de manera muy similar, las imágenes de la Luna, etc., serán impactadas con la fuerza de un rayo sobre la superficie sensorial del ojo. La consciencia visual de esta sensación surgirá repetidamente. Dado que esta consciencia visual ocurriría en el ojo, se le denomina cakkhuviññāṇacitta, como el sentido de la vista mediante el impacto de estímulos visuales. Cuando el contacto con este estímulo visual ya no exista, esta consciencia visual desaparecerá como una chispa que se apague.
El impacto de la imagen de la Luna en el receptor sensorial de la consciencia dará lugar al proceso cognitivo que la percibirá como un disco brillante de luz luminosa.
Este proceso sería similar a una campana o a un gong triangular de latón, que produjesen notas resonantes al golpeárseles con una varilla. Así como las ondas sonoras se detendrían cuando el efecto de este impacto desapareciese, el proceso cognitivo que reconozca la apariencia de la Luna se disipará cuando se agote la fuerza de su impacto. (Debe saberse que todos los objetos vistos por el ojo pasan por este proceso).
[Así concluye la exposición sobre cómo percibir al receptor sensorial visual, 
a su objeto y a la sensación visual].



Sotaviññāṇacitta
Todo sonido, como el retumbar del cielo, el sonido del agua y el correr del viento, el retumbar de un tambor, el repicar de las campanas, los ruidos de las personas, los perros ladrando, los gallos cantando y el canto de los pájaros, afectan la superficie sensorial del oído así como la superficie sensorial de la consciencia auditiva, más o menos, simultáneamente.
Este impacto, tan potente como un rayo, activa un proceso cognitivo. Como este desarrollo ocurre en la superficie sensorial de la audición, se le denomina sotaviññāṇacitta (sota–viññāṇa–citta). Cuando las ondas sonoras cesen, este proceso cognitivo de audición también se detendrá.
El impacto del sonido en la superficie sensorial de la consciencia auditiva provocará que el proceso cognitivo del sonido ocurra y se repita. Cuando el sonido desaparezca, este proceso cognitivo también desaparecerá.
Debido a su impacto sobre la superficie sensorial de la consciencia auditiva, el proceso cognitivo de este sonido ocurrirá repetidamente. Tal como se expuso en el ejemplo de una campana que resonase, una vez que las ondas sonoras dejasen de afectarla, el proceso cognitivo también cesaría. (Debe saberse que este proceso será cierto para todo lo que se escuche en el oído).
[Así concluye la exposición sobre cómo contemplar la interacción entre la superficie sensorial del oído, los sonidos y el proceso cognitivo del oído].

Ghānaviññāṇacitta
El olor desagradable de un perro muerto, de un cadáver, de una serpiente muerta o del aroma del jazmín, de las rosas y el perfume que entren en contacto con el receptor sensorial de la nariz y, más o menos, al mismo tiempo, con la superficie sensorial del corazón (es decir, el asiento de la consciencia auditiva).
Este impacto tiene el poder explosivo de un rayo y podría desencadenar que el proceso cognitivo del olfato estalle repetidamente. Dado que este proceso cognitivo de la sensación ocurre en la nariz, se le denomina ghānaviññāṇacitta (ghāna–viññāṇa–cittā). 


En la superficie sensorial de la consciencia olfativa, el impacto del olfato comenzaría a activar repetidamente el proceso cognitivo olfativo hasta que cesase el contacto con dicho olfato, lo que también haría desaparecer el proceso cognitivo olfativo. (Todos los olores y aromas que afecten a la nariz pasarán por este proceso).
[Así concluye la exposición sobre cómo contemplar la interacción entre el receptor sensorial del olfato en la nariz, de los diversos olores, aromas y el proceso cognitivo olfativo].

Jivhāviññāṇacitta
Los sabores dulces, ácidos, salados, picantes o astringentes afectarán la lengua, al receptor sensorial del gusto y, más o menos, al mismo tiempo, a la superficie sensorial de la consciencia gustativa.
Este impacto tendrá el poder explosivo de un rayo y el impacto de un sabor particular en el receptor sensorial de la lengua desencadenará repetidamente el proceso cognitivo del gusto. Este proceso cognitivo se conoce como jivhāviññaṇacitta (jivhā–viññaṇa–citta), ya que ocurriría sobre la superficie sensorial de la lengua. Cuando el sabor deje de sentirse, el proceso cognitivo también desaparecerá.
El impacto sobre la superficie sensorial de la consciencia gustativa también desencadenará repetidamente el proceso cognitivo de este sabor y cuando este sabor deje de entrar en contacto con la lengua, el proceso cognitivo también cesará. (Téngase en cuenta que cualquier sabor que entre en contacto con la lengua pasará por el mismo proceso).
[Así concluye la exposición sobre cómo contemplar la interacción entre la superficie sensorial de la lengua, los diversos sabores y el jivhāviññāṇacitta, es decir, el proceso cognitivo gustativo].

Kayaviññāṇacittā
Desde la mollera de la cabeza hasta las plantas del pie, ésta corresponderá a la consciencia que se difunde por todo el cuerpo; al pincharse uno con una aguja afilada, se podría determinar que dondequiera que se sienta una sensación de dicho pinchazo, se marcará un punto donde estará presente sobre la superficie sensorial del cuerpo.



Todo tipo de elementos de la extensión, densos y sutiles; de temperatura, desde el frío hasta lo caliente; de la cohesión, desde un momento violento a uno suave; todos terminarán en la superficie sensorial de la consciencia táctil. Siempre que se sienta la sensación de calor al tostar algo, las plantas de los pies frente al fuego, o la sensación de frescura que surja tras lavar las plantas de los pies con agua, todas estas sensaciones de frescura o calor afectarán una vez a la superficie sensorial de las plantas de los pies y otra a la superficie sensorial de la consciencia táctil.
Este impacto serán tan poderoso como el impacto de un rayo. Como resultado de este impacto,  se sentirá kāyaviññāṇacitta (kāya–viññāṇa–citta) en toda la planta del pie. En el corazón, en el asiento de la consciencia, el proceso cognitivo de percibir el calor y el frío ocurrirá repetidamente. Cuando este calor o frío desaparezca, el proceso cognitivo y el grupo resultante caerán en el olvido.
Tanto en el interior como en el exterior, existirán zonas corporales sensibles a la temperatura del ambiente, al dolor, a las molestias, a las mordeduras, a la rigidez muscular, al entumecimiento o al dolor. La forma en que se sienta cada sensación se manifestará de acuerdo al proceso anterior.
[Así concluye la exposición sobre cómo percibir el receptor sensorial del cuerpo, 
la sensación del tacto y el proceso cognitivo de la sensación táctil.

Manoviññāṇacitta
El estado pasivo de la mente (bhavāṅga) que se afirma repetidamente, como las aguas de un manantial, se conoce como el receptor sensorial de la consciencia.
Cuando la mente se dirija hacia un objeto del pasado, este objeto reflejado en el estado pasivo de la mente, que corresponde a la superficie sensorial, no estará claramente delimitado, sino borroso y hacia dónde se dirija no aparecerá en la mente de la persona en cuestión. Cuando uno duerma durante toda la noche, aparte de los sueños que se sueñen, no habría forma de saber hacia dónde se habría dirigido ese estado mental pasivo durante ese periodo ni qué objetos se habrían visto en tales ocasiones.



La superficie sensorial del estado pasivo de la mente sería como las aguas siempre fluyendo por un río, y lo que ocurriese durante ese periodo sería comparable a morir un poco de muerte.
 En un momento concreto en que los objetos de la mente (ārammaṇa), como el disco del Sol o la Luna, impacten la superficie sensorial de la consciencia tras penetrar el receptor sensorial del ojo, la superficie sensorial se estremecerá como una serpiente o como un gusano al que le habrían dado repentinamente un golpe con algún palo o una lanza. En ese momento, el objeto que se interrumpa liberará un flujo de consciencia resultante, como unas corrientes de meteoritos y estrellas fugaces. Cuando esta interferencia cese, el proceso cognitivo también cesará, como los meteoritos o las estrellas fugaces que finalmente desaparezcan hacia la nada.
Las 6 sensaciones, aparte de ver, oír, oler, saborear y sentir el tacto del cuerpo, se reflejará siempre sobre la superficie sensorial de la consciencia. En ese momento también, esta superficie sensorial de la consciencia (mano–dhātu), que corresponde al estado pasivo mental (bhavaṅga), se estremecerá vivazmente y la advertencia mental y los impulsos cognitivos (āvajjana, javana) comenzarán con su función de pensamiento. Cuando cesen los impactos y reflejos de estos objetos, los meteoritos y estrellas fugaces que hayan estado activos entonces caerán en el olvido.
[Así concluye la exposición sobre cómo contemplar con éxito 
manodhātu, dhammāramana y manoviñāṇa].


[bookmark: _Toc222169103]Exposición sobre las Tres Características de la Existencia: Anicca, Dukkha y Anattā
Cualquier persona que quiera obtener una visión sobre estas 3 características de la existencia tendrá que provocar un intenso tumulto en todos los fenómenos físicos y mentales de su anatomía, sobre los que prosperarán estas tres características.



Cómo Examinar estos Fenómenos
Existen muchas formas de examinar la anatomía, tales como:
Dividiéndola en 2 partes y luego indagando al respecto,
dividiéndola en 3 partes y luego indagando al respecto,
dividiéndola en 4 partes y luego tanteando al respecto,
dividiéndola en 5 partes y luego indagando al respecto,
dividiéndola en 6 partes y luego indagando, etc.

Dividiéndola en 2 partes e indagando al respecto
Dividiéndola en fenómenos físicos y fenómenos mentales constituiría esta técnica de indagación.
Dividiéndola en 3 partes e indagando al respecto
Dividiéndola en 3 partes basándose en vedanā o la sensación: como sensación agradable, sensación desagradable y como sensación ni agradable ni desagradable constituiría esta técnica de indagación.
Dividiéndola en 4 partes e indagando al respecto
Dividiéndola en 4 partes basándose en āhāra o el nutrimento, es decir: 3 tipos de nutrimento mental (estímulo táctil, volición y mente) además de nutrimento físico para el cuerpo, constituiría esta técnica de indagación.
Dividiéndola en 5 partes e indagando al respecto
Dividiéndola en 5 partes través de los 5 agregados de la existencia constituiría esta técnica de indagación.
Dividiéndola en 6 partes e indagando al respecto
Esto consistiría en dividirla en 6 partes basadas en los 4 elementos primarios (de tierra, agua, aire y fuego), más 2 entidades: consciencia (viññāṇa) y espacio (ākāsa), sumando así un total de 6 partes. 



(Dividiéndola según las líneas las de bases sensoriales–āyatanas resultaría en 12 divisiones; a través de los elementos–dhātu, resultaría en 18 divisiones; a través de la partes de la anatomía humana–kotthāsa resultaría en 32 divisiones; a través de los constituyentes de las doctrinas superiores–abhidhammā resultarían en numerosas en forma).
Para la persona que pretenda realizar una introspección de su cuerpo a través de las divisiones de las 3 características, no será necesario el método basado en los constituyentes de las doctrinas superiores. El método basado en las doctrinas superiores correspondería sólo para quienes deseen perfeccionar la virtud del conocimiento (paññā–pāramī) o perfeccionar su intelecto analítico (patisambhidā–ñāṇa). Cuando haya que tener en cuenta demasiados componentes en un análisis, la tarea se volverá demasiado engorrosa y se podrá lograr muy poco avance. Si existiese demasiados factores que deban considerarse, resultará difícil identificar a cada uno. Está claro que las distinciones tenderán a difuminarse cuando se presente demasiados factores involucrados.
Aplicar las 3 características a un parámetro que no pueda identificarse con claridad no correspondería a las condiciones para una meditación significativa. Sólo cuando los fundamentos estén correctamente identificados podrá volverse una meditación significativa.
Inclusive, el Venerable Buddha ofreció exposiciones sobre el método Abhidhammā solamente dos veces, una en el reino de los dioses celestiales Tāvatiṃsa y, otra, al Mahāthera Sāriputta mientras éste habitaba en el bosque de sándalo. No existe ningún caso de que alguien haya sido liberado exclusivamente mediante la exposición del método Abhidhammā. Inclusive, cuando se hacía exposiciones sobre este método en el  reino Tāvatiṃsa, el Venerable Buddha tenía que recurrir a hacer apartados con discursos pertinentes para conducir a la audiencia de seres celestiales Devas y deidades supremas Brahmā hacia la emancipación.
Recuérdese que quienes intenten desarrollar una absorción mental (jhāna) empleando el kammaṭṭhāna (contemplación de las virtudes del Venerable Buddha) no la 


desarrollarían como objetos de contemplación, sería demasiado extenso y sublime. Lo mismo ocurriría con quienes intentasen desarrollarlo empleando el catudhātuvavatthāna–kammatthāna, ya que resultaría demasiado sublime y profundo.
Mahāthera Sāriputta tuvo que dedicarse durante quince días en su búsqueda de la arhantía, ya que su método de contemplación implicaba demasiadas distinciones sutiles y abarcaba un campo demasiado extenso. Por otro lado, el enfoque de Mahāthera Moggallana sólo implicó un número considerable de factores y logró el mismo objetivo en sólo siete días.
En el caso del Rey Pakkusāti, éste consumó la liberación y lo hizo utilizando la división en 6 partes, contemplando las 3 características superpuestas sobre los 4 elementos primarios y eliminando el grupo upādāna (de fijación); seguidamente, contemplando la consciencia, superponiendo las 3 características sobre ella, eliminando el grupo de los concomitantes mentales; contemplando el espacio (ākāsa), el cual fue añadido sólo como accesorio, ya que éste es bastante evidente. Adoptando la construcción de una mansión palaciega con tejados escalonados (prāsada) como ilustración, la estructura básica de pilares, vigas, viguetas, listones, suelos, contrafuertes y trabajo que se invierta en su fabricación representarían los 4 elementos primarios, mientras que el trabajo de ornamentación arquitectónica y adornos sería similar a las 6 superficies sensoriales.
Despegándose de Santati
La característica de la impermanencia (anicca–lakkhaṇa) se encuentra oculta bajo la superficie del proceso de continuidad (santati). Sólo cuando se retire esta superficie del proceso de continuidad se revelará la característica de la impermanencia, dicen los Textos Pāḷi, y este retiro del santati se daría de muchas formas; retirando la superficie relacionada con lo nutrimentos (āhāra), relacionada con los 4 modos de posturas (reclinado, sentado, de pie y caminando), relacionada con las enfermedades o lesiones, etc.
Retiro de esta Superficie en relación con los Nutrimentos
"Sabbe sattā āhāraṭṭithikā "
"Sabbe – todo y cada; sattā – ser consciente; āhāraṭṭithikā  – vive en asociación con el nutrimiento." 	(Canon Pāḷi)


En los alimentos consumidos durante una comida, la mitad corresponderá al combustible y la otra mitad, al encendido. Cuando no haya alimento que digerir en el estómago, esa persona sentirá que las punzadas de hambre encenderán los "fuegos" digestivos que comunicarán su calor en las vísceras y la fatiga resultante de la deterioración de la composición física del cuerpo en su conjunto.

Ejemplo de la masa de espuma del mar
Imagínese una masa de espuma de mar del tamaño de un cuerpo humano, levantada por los rompientes y lanzadas hacia la orilla. En tierra firme, al estar privadas del poder cohesivo del agua de mar, estas burbujas, tanto en su exterior como en su interior, comenzarían a reventar y colapsar. A medida que las burbujas en su interior revienten, las que aún no hayan reventado en su exterior implosionarán, de modo que es así cómo las masas de espuma suelen colapsar rápidamente. (Inténtese imaginar este escenario).

Ejemplo de globo aerostático
Cuando la antorcha alimentada por la combustión del combustible se coloca dentro de un globo aerostático, los vapores ascienden y se expanden, llenándolo de aire caliente. De la misma manera, una comida ingerida sería como la antorcha que generase aire caliente dentro de un globo aerostático. El producto calórico de los nutrimentos, así como el combustible encendido en el globo que asciende, se expande y llena el espacio dentro del globo aerostático de aire, llenará el cuerpo con nuevas células que incluirán los 4 elementos primarios de tierra, agua, aire y fuego.
En este ejemplo, se puede apreciar cómo los alimentos ingeridos en el estómago producirían los elementos primarios recién formados, nuevos fenómenos físicos y nuevas células que se transportarían para llenar cada recóndito del cuerpo. (Inténtese hacer una idea al respecto)

Ejemplo de una estatua de cristal
Imagínese una figura tan grande como un ser humano de verdad, hecha de cristal con una antorcha en su interior. Mientras la antorcha brille, toda la figura estaría impregnada de luz, no obstante, a medida que la luz se emita, cuando la antorcha 


se vaya atenuando gradualmente, la figura de cristal brillante también se atenuará, proporcionalmente, y cuando la luz de la antorcha finalmente se apague, la figura de cristal dejará de emitir luz. Como en este ejemplo, cuando el estómago se llene de nutrientes, se formarán nuevos fenómenos físicos y células que efervescerán, pero a medida que el nivel del nutrimento interior se reduzca, esta producción también disminuirá y cuando se agote el nutrimento, no se generará más producción. (Inténtese hacer una idea al respecto)

Cómo se Retira la Capa de Santati
¿Cómo reaccionaría el cuerpo si, tras una cena, se decidiese que no se ingerirá más comida a partir de entonces? Inténtese visualizar esto usando el poder de la razón. Antes de que el alimento haya sido digerido, debido a la acción de su contenido calórico, todo el combustible dentro del cuerpo prenderá su fuego y los 4 elementos primarios que actuarían como una estructura sólida del cuerpo se harían predominantes.
Al igual que en el ejemplo de un lago de lotos, la propagación de estos 4 elementos primarios dará lugar a la propagación de las 6 superficies sensoriales de la consciencia. Los 6 mana–dhātus de la vista (cakkhu), el oído (sota), el olfato (ghāna), el gusto (jivhā), el estímulo táctil corporal (kāya) y la mente (mana) prosperarán y se expandirán. Es como si a una región árida y desolada de un bosque durante una época seca acabase de recibir un diluvio vigorizante de lluvia que la haya convertido en un paisaje frondoso y exuberante (inténtese visualizar esto también bajo el contexto de un globo aerostático). 
Los ojos serían como dos árboles dentro de ese bosque. Estos dos también se habrían beneficiado de las lluvias, de ramas desnudas que brotasen entonces nuevas hojas, esta capa verde y exuberante se haría vibrantemente brillante (inténtese imaginar estos árboles).
Cuando el cuerpo no reciba la nutrición necesaria, los ojos tendrán un aspecto vacío y apático, pero cuando el estómago se llene de comida y se produzca suficiente nutrimento, igual que en el ejemplo de los dos árboles que lucirían una vegetación exuberante tras las lluvias, se volverán radiantes, con un nuevo vigor por haber sido 



energizados por la inyección de este combustible nutriente. Inténtese visualizar esta descripción lo más vívidamente posible. Cuanto mejor se perciba esta imagen verbal se hará mejor la distinción entre una persona dvihetuka y una persona tihetuka. (La persona dvihetuka tiene dos rasgos innatos de generosidad y buena voluntad, mientras que la persona tihetuka posee los 3 rasgos deseables: generosidad, buena voluntad y sabiduría.
Así, cuando (el Buddha) describió a una persona tihetuka, lo hizo mediante las siguientes palabras–
Udayatthagāminiyā paññāya samannāgato 
Udayatthagāmiyā – (aquel) que realmente pueda percibir la creación y desarrollo de nuevos fenómenos físicos y mentales, su eventual disipación y cesación; paññāya – con este conocimiento; samannāgato – (él) poseerá suficiencia.
Al ver que el nutriente que se ingiera conduce hacia la formación de nuevos fenómenos físicos y nuevas células, similares a los bloques de construcción de bosques, cordilleras, masas de tierra y cuerpos de agua, la cascada de nuevos fenómenos materiales, mentales y células que se estén conformando debería considerarse como objetos efímeros. No deberían considerarse como algo propio. Más bien, sería similar a una úlcera supurante donde moscas azules depositasen sus huevos y de la que luego emergerían gusanos. Aunque estos gusanos pudieran haber surgido del propio cuerpo, no sería de interés cuidarlos como propios.
La estructura básica del ojo consiste de una gruesa carne y de sangre. Esta estructura podría perdurara cierto tiempo tras la muerte de una persona como una carcasa vacía. No obstante, la parte sutil de su estructura material cesaría y desaparecería inmediatamente durante la muerte.
Este proceso no debe imaginarse bajo la luz de la transmutación de una materia tangible. Más bien, el proceso de endurecimiento que ocurriría inexorablemente debería percibirse como la manifestación del elemento tierra o de la extensión. Quien pueda visualizar esto correctamente será una persona tihetuka, mientras que quien no pueda correspondería a una persona dvihetuka.
A medida que este desarrollo continúe y el órgano del ojo se desarrolle por completo, se formará en la mente la tendencia de identificarlo a través de la visión 


identitaria de un alma. Percibir los nuevos fenómenos materiales que se hayan desarrollado, tenderá a formar una visión incorrecta de apreciarlos a través del espejo de un alma. Sólo cuando estas nuevas formaciones materiales puedan percibirse como fenómenos temporales, no muy diferentes a las larvas que aparecen en una úlcera, se podrá uno liberar de la visión incorrecta e instalarse en el sendero correcto.

El Ejemplo de una Densa Maleza 
El alimento ingerido durante la comida nocturna duraría sólo hasta la medianoche, tras lo cual se deterioraría gradualmente hasta convertirse en materia fecal. En ese momento, así como una densa maleza de una selva perdería su exuberante manto de hojas, desprendiéndose de puñados de ellas para mostrar su red desnuda de ramas cuando se les privasen de lluvia y humedad, así también lo haría el cuerpo, ya que después de medianoche, la producción de nutrientes alimentará el cuerpo, lo llenará, colmará los ojos con los 4 elementos primarios y receptores sensoriales hasta colmarlo, entonces se reducirán gradualmente, llegando finalmente a un punto de fuga.
El globo ocular también se 'encogería' gradualmente, de modo que la visión de la persona se vería superada por la monotonía. Este proceso sería idéntico al desprendimiento de las hojas de una maleza desnuda. Inténtese hacer una idea al respecto. (Si se consiguiese, se tratará de una persona tihetuka, si no, se continuará tratando de un dvihetuka). 

El Ejemplo de los Ríos y las Corrientes
Los ríos, riachuelos, lagos y fuentes interconectados a un río que fluya se llenarían hasta el extremo cuando el río estuviese en crecida, pero a medida que el nivel del agua descendiese, su nivel también descendería. Éste sería también un proceso bastante similar a la escena que le seguiría a la inundación de un río lo cual resultaría al revés de lo antedicho. El grupo ajjhattarūpanāma del ojo se conforma a partir del combustible y las fuerzas de combustión derivadas de la ingestión de nutrimentos pierde su energía y, como resultado, pierde también su potencia. Es entonces que se hará evidente que este corresponderá a un proceso fuera del control de cada ser. Sería similar a la extinción masiva de gusanos recién nacidos que morirían dentro de una úlcera en la que haya nacido. Inténtese captar la imagen correcta. (Si se percibese la imagen correcta, ¡se trataría de un ser tihetuka, si no, de un ser dvihetuka!).


Siete Días que Sustentan los Nutrimentos 
Dentro del estómago, el nutrimento líquido, tras extraer su esencia calórica, se difunde por todo el cuerpo, mientras que bajo el cuidado del elemento calor, su disipación no ocurrirá de golpe, sino gradualmente, de modo que los alimentos que se ingieran sostendrán el cuerpo durante un periodo de siete días.
Así que cuando se haya procesado la comida recién ingerida en el estómago, debido a la sostenibilidad de los nutrimentos que serían como un combustible líquido o componente inflamador, el material sutil que se difunda por todo el cuerpo, aunque se destruya uno a uno, en cada momento, no se consumirá en su totalidad de golpe, sino que el proceso se mantendría durante siete días. Tras siete días, no quedaría nada y uno podría ser declarado muerto.

Una Lago de Lotos como Ejemplo
Una masa de lotos que crezca en un lago crecería cuando el lago se encontrase lleno de agua. Este grupo de lotos no moriría repentinamente cuando el lago se seque, ya que seguiría siendo sostenido por la humedad del barro, éstos se marchitarían y morirían sólo cuando no quedase humedad en el barro.

El Proceso de la Muerte
Aunque aún quede humedad que absorber del barro, esta humedad se absorbería desde las raíces del loto hasta los extremos de sus hojas. A medida que el calor del Sol evaporase esta humedad, ésta se retiraría gradualmente desde los extremos de las hojas hacia su interior. A medida que la humedad se retire, esa parte de la planta se marchitaría y finalmente toda la planta, con su raíces y su totalidad moriría.
La comida recién ingerida en el estómago sería como el agua del lago. Cuando el estómago se agote de comida, el nutrimento obtenido tras la ingestión se difundiría por todo el cuerpo, de forma similar a la humedad que habría sido absorbida por los lotos del barro. Luego, cuando ya no hubiese comida en el estómago, el nutrimento sostendría el cuerpo durante siete días, igual que el loto mantendría el agua absorbida del barro durante un periodo de tiempo.



Aunque el crecimiento del loto no se detendría tan pronto como el agua disminuyese en el lago, su capacidad de crecimiento se reduciría y cuando ya no hubiese agua en el lago, sólo vegetaría, ya que cuando el volumen de agua en el lago ya no estuviese, el agua absorbida del barro se perdería hora tras hora, día tras día. De igual modo, cuando ya no quede comida en el estómago, los nutrimentos difundidos por todo el cuerpo también se consumirán día tras día. Este agotamiento de los nutrimentos comenzaría en las extremidades como en las puntas de los dedos de las manos y de los pies, las orejas, los ojos, etc., hasta el centro, en el hígado y en el corazón, etc., cuando ya no haya más nutrimentos en este núcleo, el material sutil del hígado y el corazón habrán cesado y se diría que el ser habría muerto. (Inténtese visualizar el proceso bajo la luz de los ejemplos expuestos).

Cómo se desgastan y finalmente se deshace el combustible calórico, 
el componente de ignición, la materia densa y 
el receptor sensorial de la esfera visual
Desde que la comida se haya agotado en el estómago, el combustible calórico, el componente de ignición, la materia densa y el receptor sensorial visual comenzará a perder energía. Una olla de arroz en la que se esté cocinando expele una masa de espuma burbujeante cuando el fuego arde con fuerza, no obstante, una vez que el fuego arda débilmente y se apaggue, el chorro de burbujas que salga de la olla disminuirá y se apagará. De la misma manera, el combustible calórico, el componente de ignición, la materia densa y el receptor sensorial visual comenzará a perder energía y a morir gradualmente. La razón por la que se haya propuesto como ejemplo los ojos es porque éstos tienden a iluminar el sentido de la vista. Sólo después de este proceso se podrá visualizar con respecto al ojo que este análisis perceptivo se aplica a todo el cuerpo.

Cómo Jivita–Rūpa, la Fuerza Vital, Podría ser Hecha Pedazos
Con su cesación, el ser consciente se irá desgastando gradualmente. A medida que su materia sutil se descomponga, su energía se reducirá y su fuerza vital se descompondrá y se hará pedazos.


En otras palabras, la energía correspondería al elemento del poder y la vitalidad correspondería a la conformación de la materialidad–jivita.
Desde que se le trunque la fuerza vital, se morirá poco a poco. Sin embargo, dado que la conformación de la materialidad–jivita continuaría siendo considerable, no se podría afirmar todavía que ésta hubiese muerto. Mientras tanto, la materialidad sutil, la energía sutil y la fuerza vital dentro del cuerpo se irían consumiendo poco a poco, hora tras hora y el proceso de cesación continuaría durante uno, dos, tres, cuatro, cinco o seis días, y como la muerte de una flor de loto, en el que su fuerza vital se extinguiría gradualmente desde los extremos de sus hojas, la fuerza vital de un ser consciente se iría desgastando poco a poco, desde sus extremidades, desde la cabeza, hasta los pies, por los brazos, ojos, oídos, etc., muriendo así, poco a poco.

Cómo Muere un Ser Consciente
Eventualmente, cuando el combustible calórico sutil, el componente de la ignición de la materialidad densa y sensorial del corazón e hígado, se encuentren totalmente extintos, la fuerza vital también se extinguirá completamente y se declarará al ser en cuestión como muerto.

La Fuerza Perjudicial del Elemento Jiraṇa
Desde el momento en que la comida se agote en el estómago, los elementos perjudiciales de jiraṇa difundidos por todo el cuerpo aprovecharán esta gran oportunidad, con los elementos jiraṇa en el ojo quemando su combustible calórico, el componente de ignición, la materia densas y los receptores sensoriales hasta la exhaución. Estas entidades (es decir, el combustible calórico, el componente de ignición, el material denso y los receptores sensoriales) desaparecerán hacia la nada, junto con la crepitante fuerza vital.
De la misma manera, el combustible calórico sutil, el componente de ignición, la materia densa y los receptores sensoriales que colmen la masa cerebral junto con su fuerza vital serían consumidos gradualmente por los fuegos latentes de los elementos perjudiciales de jiraṇa dentro de la masa cerebral.
Del mismo modo, en otras partes del cuerpo, como en el hígado, los pulmones o el corazón, el mismo proceso ocurrirá y, como las burbujas individuales que estallasen y cesasen en la espuma hirviente, o como el nutrimento resinoso en el grupo de lotos que 


se extinguiese, este drama de la fuerza vital también se extinguirá. Por lo tanto, inténtese obtener esta imagen concentrando su atención en un órgano y en el siguiente a través de todo el cuerpo. Porque, como el Venerable Buddha solía decir pheṇa piṇḍupamaṃ rūpaṃ ", que significaría:
rūpaṃ 	= el fenómeno corpóreo
phena pivdupamaṃ 	= se asemeja exactamente al volumen de agua de espumas hirvientes mencionado.

El elemento tierra o elemento de la extensión presente en todo el cuerpo,
… el elemento agua o el elemento de cohesión,
… el elemento fuego o el elemento calor o frío, 
… el elemento viento o el elemento de la tensión o rigidez,
… Se visualizarán como imágenes de estos cuatro elementos primarios bajo un efímero y disperso programa de desgaste y cesación.

Sin embargo, los receptores sensoriales junto con sus concomitantes mentales se asemejarían al arcoíris que se formase en las nubes cumulonimbus. Los cuatro elementos primarios tierra, agua, fuego y aire serían como las nubes de lluvia. Cuando la masa de nubes de lluvia sea grande, el arcoíris se destacaría como si las túnicas de un dios celestial hubieran sido colgadas para secarlas. Si las nubes de lluvia fuesen finas, el arcoíris parecerá débil. Cuando las nubes de lluvia se dispersen aquí y allá por todo el cielo, el arcoíris se dividirá en pequeños arcos. Cuando las nubes de lluvia desaparezcan, el arcoíris también desaparecerá. (Inténtese imaginar esta escena de forma vívida).
En este punto, la  persona dvihetuka no podrá visualizarlo, no obstante, la persona tihetuka lo visualizará con claridad. Cuando este proceso fugazmente perceptible de surgimiento y luego desapareción sea realmente presenciado, esa persona será perfectamente digna de ser alabada con las siguientes palabras –
Yoca vassasatah jive,
apassaṃ udayabbayaṃ
ekāhaṃ jivitarñ seyyo,
passato udayabbayaṃ.

Yoca = esa persona en quien; udayabbayaṃ = el proceso de los fenómenos físicos y mentales que atraviesen las fases de udaya (surgir) y vaya (envejecer, desaparecer); 

apassaṃ = ni siquiera observados en sueños; vassasataṃ = durante todo un siglo; jive = que se pueda vivir; tassa = esa persona; jivatā = con una vida de cien años sería superada; passato = por quien haya presenciado; udayabbayaṃ = la realidad de los fenómenos físicos y mentales surgiendo, deteriorándose y desapareciendo; jivitaṃ = durante la duración de una vida; ekāham = de tan sólo un día sería; seyyo = mucho mejor.
Si uno fuese capaz de percibir realmente el proceso sombrío de la deterioración, equivaldría a haber 'presenciado realmente la característica de impermanencia (anicca–lakkhaṇa). Al apreciar que los fenómenos pasan por la agonía de consumirse y, en última instancia, de morir y destruirse, también se podrá presenciar la característica de su insatisfactoriedad (dukkha–lakkhaṇa). Al ver que esto carece de significado y que este proceso no responde a los deseos de ningún individuo, también se determinaría la característica de su insustancialidad (anatta–lakkhaṇa). Que el proceso de génesis, estasis, desarrollo, disipación y cesación de estos fenómenos se encuentre fuera del control de culaquiera correspondería también a otro aspecto de este anattā–lakkhaṇa.

Atestiguar Fácticamente Santati–Paññatti 
La ingestión de dos comidas al día resulta en un suministro continuo de combustible calórico y en un componente de ignición que producirá el elemento tierra, el elemento agua, etc. El combustible calórico, el componente de ignición, los elementos densos y los receptores sensoriales que se produzcan dentro del cuerpo estarán bajo un régimen continuo de nuevos elementos que se producirán mientras los que ya existan se encontrarán desapareciendo. Esta mezcla de lo antiguo y lo nuevo, en constante cambio, se conoce como santati–paññatti.
Debido a encontrarse cubierto por este santati–paññatti, como un árbol caducifolio cubierto de hojas jóvenes que en un momento determinado se habría estado despojado de hojas repentinamente, de forma desapercibida, de manera similar, el combustible calórico, el componente de ignición, la materia densa y los receptores sensoriales difundidos por todo el cuerpo humano se conforman a partir del nutrimento producido por la comida ingerida pasada. Estos fenómenos materiales durarán un periodo



de 15 nāris,[footnoteRef:1] tras los cuales desaparecerían, tal como las hojas viejas que hubiesen caído del árbol en el pasado. Tras siete días, todo desaparecería y no dejaría ningún rastro. [1:  Observaciones del traductor: En el antiguo sistema de cálculo del tiempo en Myanmar, los 24 largos días de los tiempos modernos se dividían en 60 ñaris, de modo que 15 ñaris aquí equivaldrían a 6 horas, tal como son medidos en la actualidad.] 

Después de 15 ñaris de haber consumido una comida, habría que comer una segunda comida para compensar esta pérdida y después de otros 15 ñaris se requeriría una tercera comida. Debido a esta serie de reposiciones, la realidad es que el material de una comida pasada comenzaría a deteriorarse tras 15 nāris y este proceso continuaría hasta que finalmente no quedase nada de esa comida. Sin embargo, esto pasaría desapercibido y pasa desapercibido. Mientras tanto, el material de la primera comida en el órgano del ojo se consumiría tras 7 días.
De la misma manera, la materia sólida del cerebro, del hígado, del corazón, la lengua y de 900 objetos de carne, flema líquida y sólida, materia biliosa, líquida y sólida, suero sanguíneo y células sanguíneas, todos perecerían tras 7 días. Desde que comience el proceso de deterioración, tras 15 nāris, la ingestión de una comida hasta que todo se consuma, parte de la energía y la fuerza vital difundidas por todo el cuerpo también desaparecerán.
Sólo cuando un hombre haya pensado en abstenerse de ingerir comida o beber agua y luego empiece a contemplar esto, podrá percibir las moléculas de agua como las de un río alejándose y su lugar ocupado por otras moléculas de agua que entonces fluirán.
De manera similar, desde el momento del nacimiento hasta este momento presente, se visualizarán ocurriendo masas de carne, materia cerebral, tejido pulmonar, material del corazón, hígado y ojos, energía y fuerza vital, hora tras hora. Esto conducirá a la comprensión de que el cuerpo debe ser continuamente recargado de alimentos y que el consumo de futuras comidas se daría solo para sustituir lo que ya se hubiese agotado en comidas anteriores. Al percibir estos dos puntos de vista, uno concluirá que ingerir dos comidas al día consistiría en sólo evitar una ruptura y propiciar la reposición de la fuerza vital.



La Fuerza Vital de un Puñado de Granos de Arroz
Al percibir esto, se podrá apreciar que mientras uno vive durante los días crecientes de Luna, la fuerza vital para los días menguantes de Luna todavía se encontraría en los granos de arroz. Se dice que la fuerza vital se encuentra en los granos de arroz porque sólo cuando se ingiera esta comida se podrán desarrollar a partir de ella los agregados de la existencia, la materia corpórea y la consciencia. Sin arroz que comer no podría darse la vida.
Al percibir este punto, el fenómeno de todo el mundo en acción podrá reducirse a la necesidad de prolongar la existencia o de nutrir esta vida. Eso es a lo que equivaldría en última instancia todo el esfuerzo humano por comerciar, cultivar, mantener huertos, actividades de artes y oficios, oratoria, adquisición de propiedades, etc. Inténtese visualizar este escenario a lo largo y ancho del cosmos dentro de la dimensión del tiempo, extendiéndose a través de los innumerables ciclos de renacimientos.
Si todos los seres conscientes que habitan la totalidad del universo decidiesen dejar de comer todos a la vez, en cuestión de ocho, nueve o diez días todo el universo se convertiría en un vasto mauseleo de osarios. Dos, tres, diez o nueve meses después de ese momento no quedaría más que montículos de huesos esparcidos por doquier. (Inténtese hacerse una idea al respecto). 
[Así concluye el retiro de la cáscara de santati–paññatti que envuelve la característica de la impermanencia (anicca lakkhaṇa) mediante el recurso de exponer su relación con los nutrimentos].

Retirando la cáscara de Santati–Paññatti en relación 
con las 4 Posturas (iriyāpatha)
Se dará una breve explicación al respecto. 
Bajo este enfoque, en lugar de dividir el tiempo cambiando de una a otra de las cuatro posturas, se debería intentar persistir en una sola posición y luego contemplarla. 
Imagínese decidir que uno no fuese a mover ni una sola parte del cuerpo, ni siquiera parpadear y mantenerse en una postura, por ejemplo, reclinada como si se tratase de un cadáver. Al mantenerse bajo esa postura, los elementos primarios de arriba tenderían a abrumar los de abajo. A medida que esto prosiguiese, se produciría calor por fricción entre estos elementos.


Como no habría movimiento, los vapores no se consumirían y los elementos fuego y aire que circulasen por varios órganos no podrían emitir más sus vapores, de modo que estos se acumularían en las articulaciones, ángulos y se descontrolarían. Al notar estos desarrollos, si el cuerpo persistiese de esta forma durante diez o quince nāris, toda la parte inferior del cuerpo empezaría a calentarse considerablemente.
El elemento fuego que suba desde las partes inferiores se difundiría por todo el cuerpo y todo el cuerpo se vería sacudido por sensaciones dolorosas y entumecimiento. Sin movimiento ni agotamiento de los vapores, el material de los dientes en el interior se quemaría día tras día. Luego, el combustible calórico sutil, el componente de ignición sutil, el material denso y los receptores sensoriales sutiles se deteriorararían junto con el material que proporcionase energía a la fuerza vital y pronto terminaría en la muerte. Inténtese visualizar cómo se destruiría el material sutil en el interior y cómo esta destrucción también destrozaría las masas de energía y fuerza vital, provocando su expiración.
Cuando realmente se perciba este proceso, se percibirá también de que los orígenes de los agregados corpóreos se encontrarían bajo un régimen de sufrimiento. El agua que fluya río arriba, si se represasen por medio de una presa maciza, se acumularía y se almacenaría como si fuera un lago o un reservorio durante días. Sin embargo, si no hubiese ningún dique, terraplén ni compuerta que detuviese este flujo, la tendencia natural de procurar un nivel inferior no permitiría que el agua detuviese su movimiento ni siquiera duante un parpadeo.
De manera similar, el cuerpo humano conservará su forma y aspecto cuando se encuentre bien cuidado y resguardado. Si no se haciese ningún esfuerzo por mantenerlo sano, el cuerpo no esperará ni un segundo para avanzar hacia su deterioración y sufrimiento.
Debido a este implacable desarrollo hacia la deterioración y el sufrimiento, propia de su naturaleza, debe frenarse esta tendencia realizando con prudencia los cambios necesarios y cuidando mantenerla en todo momento, antes de que se produzca una brecha grave y se produzca una desgracia.
Después de estar recostado durante mucho tiempo, será necesario levantarse y sentarse un rato. Si uno no se levantase, el cuerpo no tardará mucho en caer bajo un 



estado de indefensión del que no habría recuperación. Ocurriría lo mismo con el resto de las cuatro posturas de recostarse, sentarse, caminar y encontrarse de pie. Sin embargo, rara vez se notará que los cambios en las posturas se hacen habitualmente antes de que ocurra una calamidad tan grande.
Ésta es la forma en la que el proceso santati–paññatti camufla la realidad de que sólo mediante cambios juiciosos de alguna postura se podrá seguir viviendo de una manera razonablemente normal.
[Así concluye esta breve exposición sobre cómo visualizar la verdad del sufrimiento 
a partir de las cuatro posturas del cuerpo que suelen ocultarlo].

El asceta meditador (yogui) que haya desarrollado una visión penetrante de los 4 elementos primarios y de los 6 sentidos mencionados anteriormente estará seguro de consumar el primer reino del nibbāna como parte de uno de sus habitantes, como aquellos que progresarán de una forma superior a la siguiente, entrando finalmente en el anupādisa, en el tercer y más elevado grado de nibbāna, durante esta era en la que la Enseñanzas de Venerable Buddha se encuentran todavía vigentes.
Lo que significa este anupādisa–nibbāna se explicará de la siguiente manera:
De todas las personas purificadas (ariyā–puggala) y liberadas durante la época de todos los Buddhas del pasado, las que consumaron la emancipación como entrantes a la corriente (sotāpanna) han sido las más numerosas. Entre los entrantes a la corriente se encuentraba el Rey de los Dioses celestiales, Sakka; los dioses celestiales Cūlaratha, Mahāratha, Anekavaṇṇa; la Dama Visākhā, el magnate Anāthapiṇḍika, estos son seres que pasaron por el proceso vaṭṭa–jjhāsaya y vaṭṭa–bhirata al renacer sucesivamente en los planos dichosos, uno tras otro, disfrutando de este vaṭṭa compuesto de ciclos de renacimientos en existencias superiores, éstos fueron los entrantes a la corriente de menor rango y los más numerosos. 
La naturaleza de saupādisesa, el primer mahā–nibbāna, es la siguiente:
El saupādisesa , el primer mahā–nibbāna, es aquel que se consuma durante:


 
· sotāpatti–magga que consuma el sendero de un entrante a la corriente,
· sakadāgāmi–magga que consuma el sendero de un retornante por una vez más;
· anāgāmi–magga que consuma el sendero de un no-retornante:
· arahatta–magga que consuma el sendero de la persona finalmente purificada.

Estas 4 instancias corresponderán al saupādisesa–nibbāna, por lo que la literatura canónica considera al saupādisesa–nibbāna como una sola entidad. Éste correspondería al primer mahā–nibbāna que un entrante a la corriente podría disfrutar.
Sin embargo, el Aṅguttara Nikāya incluye al ser de mérito mundano (kalyāna–puthujjana) que haya experimentado la sabiduría revelativa de que la disolución es inherente al mundo condicionado (bhaṅga–ñāṇa) bajo el nivel de conocimiento vipassana–ñāṇa (sabiduría introspectiva de las 3 características de todos los fenómenos físicos y mentales) designándolo como un saupādisesa–puggala.
Tiṇṇam samyojanānaṃ parikkhayā sotāpanno hoti, avinipātadhammo niyato sambodhiparāyano, así se menciona en las escrituras de los Suttas y del Abhidhamma.
Tinnaṃ samyojanānaṃ – los 3 factores recíprocos samyojanas de sakkāya–diṭṭhi, vicikicchā y sīlabbataparāmāsa; parikkhayā – debido a su terminación, extinción y abandono; sotāpanna – correspondería al dhammasota formado por la observanción de los preceptos, la concentración y la sabiduría (sīla, samādhi, paññā) conducentes inquebrantablemente hacia la nobleza; bhavasota – los cuales conducen a ser concebido a través de una serie de planos nobles; avinipātadhamno – a la exención total de renacer en el infierno; niyato – a recibir sīla, samādhi y paññā en todas las vidas por venir,  después de la muerte; sambhodhi–parāyano – se le concederá la firme opción de consumar los senderos superiores y las fruiciones superiores deseadas; hoti – esto ha ocurrido.
De todos los peligros que acechan a los seres dentro de los viciosos ciclos de renacimientos, los peores, los más despreciables y los más severos son: 
· El grupo de kilesa–vaṭṭas (de una mente profanada de pasiones) que incluyen a sakkāya–diṭṭhi, vicikacchā y silabbataparāmāsa, 
· 


· El kamma–vaṭṭa de los 10 ducaritas (de las 10 acciones malvados)
· El vipāka–vaṭṭa de renacer en el infierno.
Estas 3 vaṭṭas, como se ha dicho antes, son los peores, los más despreciables y los más severos peligros; los condicionamientos restantes de kilesa–vaṭṭa, kamma–vatta y vipāka–vaṭṭa son relativamente tolerables.
Los demás tipos de vaṭṭas restantes consisten de:
· los 3 kamma–vaṭṭas de kāma–taṇhā, kāma–kusala y kāma–sugati–bhava, conducentes al ciclo de renacimientos en los 7 reinos dichosos inclinados hacia el placer sensual (kamma–sugati–bhūmi); 
· los 3 rūpa–vaṭṭas, consistentes de rūpa–taṇhā, rūpa–kusala y rūpa–bhava, conducentes hacia el ciclo de renacimientos en los 16 planos materiales sutiles Brahmā; 
· los 3 arūpa–vaṭṭas consistentes de arūpa–taṇhā, arūpa–kusala y arūpa bhava, conducentes hacia el ciclo de renacimientos en los 4 planos inmateriales Brahmās.
Durante el momento de la consumación sotāpatti–magga, el cetro de los 3 tres horribles vaṭṭas no existirá más. Durante los renacimientos en los 7 planos sensuales y dichosos no existirá posibilidad de renacer como una persona ahetuka o una persona dvihetuka. Como ser humano o dios celestial, nunca se tendrá una posición inferior. Cuando se renazca como Brahmā, no se tratará de un Brahmā de rango inferior. Este futuro dichoso y apacible, donde los aspectos horribles, despreciables y severos no formarán nunca más parte de saupādisesa, y éste corresponderá al primer y gran nibbāna.

¿Cómo llegó a denominarse 
Saupadisesa–Nibbāna?
Llegó a conocerse como saupādisesa porque el futuro aún ofrecería la promesa de renacer muchas veces en el plano humano, celestial y de seres supremos Brahmā debido a la cantidad residual de deseos (taṇhā). Debido a que los 3 horribles vaṭṭas habrían sido eliminados, se le denominará nibbāna. (Ya que uno continuaría siendo una criatura que recorrería los ciclos de renacimientos, se le ha denominado saupādisesa). 



Al examinar cómo el entrante a la corriente, el sotāpanna, atraviesa la serie de existencias dichosas en los planos afortunados (bon zi san), se descubriría que habría consumado el nibbāna.  
El plano existencial, avatthā–bhūmi, es un epíteto de una oportunidad especial del nibbāna, de una estación especial y de un estatus especial.
El mundo del ser mundano, por otro lado, está atormentado por el cetro de los 3 horribles vaṭṭas, conocido también como puthujjana–bhūmi y lokiya–bhūmi (el mundo mundano).
La vida de un ariya se distingue por la erradicación de los 3 horribles vaṭṭas; se trata de un estatus y plano existencial especiales, conocido como el plano de los puros o el ariya–bhūmi o como el lokuttara–bhūmi (el plano supramundano).
De este modo, desde el momento en que se consume el sotāpatti–magga, la eliminación de estos 3 horribles vaṭṭas, que no ocurrirían más en existencias venideras, corresponderá a una bendición especial, a un estatus especial, a una esfera especial delimitada, por lo que se denominará la esfera del nibbāna.
Antes del momento de consumar el sotapatti–magga, incontables vidas pasadas habrían sido vividas por un ser mundano, bajo el cetro de los 3 horribles vaṭṭas siempre atormentándolo. En el momento en que se consume el sotāpatti–magga, este ser se liberará de esta condición, la cual correspondería a una situación muy especial y de la cual se dice que habría consumado el primer gran saupādisesa–nibbāna.
El escape de los 3 horribles vaṭṭas será permanente, por lo que también podrá decirse que se encontraría en el mismo plano que el anupādisesa–nibbāna, no existe dicotomía entre estos dos. El entrante a la corriente del sendero hacia una serie de existencias en estados de dicha, se convertirá en un ciudadano del nibbāna, en un ciudadano del reino de los purificados (ariyas) y habrá sido emancipado de vidas como un ser mundano desde el momento en que se consume el sotāpatti–magga. Los upādis, o el número de existencias que resten por vivir, se darán como seres humanos dichosos, como dioses dichosos y como deidades Brahmās dichosas durante este primer nibbāna. 
"Tiṇṇam samyojanānaṃ parikkhayā sotāpanno hoti", así lo ha declarado el Venerable Buddha. 


Avinipātadhammo significa el fin de los peligros vinipāta, el destino de un ser mundano tras la muerte, ser arrojado al infierno y otros estados indeseables según lo que el kamma considere oportuno.

El Ejemplo de un Racimo de Fruto de Palma Toddy
Cuando se corten los racimos de los frutos de palma toddy, no se podría saber dónde caería cada uno de estos racimos. No corresponde a los racimos del fruto decidir dónde querrá caer cada uno. Éstos sólo caerán donde aleatoriamente caigan. Si uno falleciera como ser humano, Deva o Brahmā, expiraría de todos modos. Esta perspectiva se conoce como el peligro vinipāta, del que los sabios temen, pero que los no–iluminados aceptan como un suceso inevitable que muchos deberán enfrentar.
Sólo después de consumar el sotāpatti–magga, uno podrá escapar de los peligros de los 3 horribles vagas y renacer, tras la muerte, en algún reino de su elección. Si no se tomase ninguna decisión en particular, uno avanzaría hacia un plano mejor que el presente. Al afirmar que uno alcanzaría el plano de su elección, debe entenderse bajo el contexto de que para algunos la obtención de la absorción mental adecuada (jhāna) podría ser crucial. Por ello, se pronuncia "avinipāta dhammo". 
Niyato = al decir que de una existencia a otra, durante un ciclo estelar tras otro ciclo estelar, la observancia de los preceptos, la concentración y la sabiduría sean abundantes, significa que esta saciedad sería comparable a un coco colocado de cualquier manera sobre el lomo de un semental. Un cambio de forma a la siguiente o incluso dentro de la misma existencia, un pequeño movimiento en la espalda de este semental podría hacer que este coco se caiga. Por otro lado, las cualidades constantes de observar los preceptos, la concentración y la sabiduría de un entrante a la corriente serían como el arnés y el cinturón de cuero forrados de acero que habrían sido correctamente instalados en el caballo para sujetar el coco.
Estos permanecerán durante a través de muchas existencias y ciclos de renacimientos, como un sincho y arnés bien equipados con los que se equiparía a un caballo. Aparte de las cualidades de sīla, samādhi y paññā, de las cuales uno se 



habría dotado, para el entrante a la corriente, siempre habrá un Buddha en quien uno pueda refugiarse; el Dhamma también acompañará constantemente al entrante a la corriente, al igual que una orden monástica Saṅgha. Las Enseñanzas del Buddha también se encontrarán constantemente acompañándolo. Aunque los entrantes a la corriente puedan pasar por muchos ciclos de renacimientos a lo largo de muchos ciclos estelares, los beneficios del Omnisciente y Venerable Buddha sólo se incrementarán en ellos de una existencia a otra. Las beneficiosas cualidades de la doctrina y de la orden monástica también permanecerán con ellos para siempre. Para ellos no existe ni existirá un mundo en el que no aparezcan las Enseñanzas del Buddha.
En cuanto a los seres mundanos, éstos nunca sabrían qué tipo de vida les esperaría en sus próximas existencias. Al ser ignorantes, podrían pasar por muchas vidas en las que podrán cometer acciones atroces. Habrá veces que también podrían procurar consuelo en falsos ídolos, confundiéndolos con Buddhas.
En este ciclo de renacimientos, los sabios consideran que adorar a seres malvados como si fueran dioses es un error calamitoso digno de aborrecer. Es porque al adorar a una deidad incorrecta como refugio, su vida se arruinaría irreparablemente y todo le saldría mal. También hay quienes pasan de un falso dios como 'gosila' a otro como 'govata', pensando que sus prácticas malvadas son doctrinas venerables y, de este modo, cambian de uno a otro dios durante su ciclo de renacimientos, y éstos serían decenas de miles.
Por otro lado, quienes se hayan convertido en ciudadanos del plano supramundano, seres que sean puros y nobles, no oscilarán de una deidad a otra, sino que se refugiarán en el Buddha, en la Enseñanza y en la orden monástica del Saṅgha. Por ello, se ha dicho de ellos "niyato". Al hablar de sambodhiparāyano – esto significará para ellos que los senderos superiores hacia el nibbāna podrán consumarse en cualquier momento según su deseo y voluntad.
 Esto también significaría que no sería necesario aguardar por la aparición de un próximo Buddha por ninguna razón. Esto se debe a que ellos se mantendrían adquiriendo cada vez más los 37 Bodhipakkkhiya Dhammas (Factores de la Iluminación) 



de una existencia a otra, su continuum de consciencia siempre se mantendría iluminado por las 3 instituciones del sāsana, hasta que finalmente consumen el anupādisa–nibbāna.
Así, aunque se haya dicho que después de que las Enseñanzas de nuestro histórico Venerable Buddha finalmente se extinguirpa y la Era Oscura durará innumerables ciclos estelares aguardando por la llegada del próximo Buddha, ellos no temerán ante nada. Es por ello que se ha proclamado "sambodhi–parāyano".
(Con estas palabras se ha descrito cómo los sotāpannas (entrantes a la corriente), que serían los más humildes y, al mismo tiempo, los más numerosos entre aquellos que habría sido emancipados durante la época de nuestro Buddha histórico, una vez que hayan consumado el estatus de entrantes a la corriente, al consumar inmediatamente el primer gran saupadisesa–nibbāna, romperían con su linaje de haber sido seres mundanos para convertirse en ciudadanos del plano supramundano y, al mismo tiempo, se convertirían en miembros y ciudadanos del noble y puro ariya–nibbāna, de modo que hasta que lleguen al reino akanittha de los no-retornantes, se encontrarían librados de las depredaciones de los 3 horribles vaṭṭas, mientras disfruten de vidas dichosas en forma humana, Deva o de deidades supremas Brahmās. Ésta ha sido una breve explicación al respecto)
Con las palabras 'hasta que lleguen al reino akiniṭṭha’, al recorrer los senderos y fruiciones superiores, se incluirían en esta afirmación general las 3 fases, el segundo, tercer y cuarto saupādisesa–nibbāna. Esto se ha mencionado brevemente para que los sabios comprendan su verdadero significado, ya que existe toda una serie de libros sobre el asunto del nibbāna que no son muy claros. 

Fin
                  
.




[image: Diagram

Description automatically generated]

Los votos Āsisa Patthanā pronunciados 
por el Venerable Ledi Sayādaw 

Puññene tena nibbānaṃ,
laddhāsandifthikam idha,
paramattham ārādhentu,
jana sabbepi subbatā.

Etenapuññena – al componer esta obra de presentar una descripción clara y coherente sobre el nibbāna; idha – durante esta vida presente; sandiṭṭhikaṃ – que realmente existe y es discernible con los propios ojos; nibbānaṃ – el nibbāna, donde se habrá eliminado todo tipo de peligro y sufrimiento correspondiente a un sanditthika–nibbāna (a un nibbāna que realmente exista); laddhā – que ellos realmente lo experimenten; subbatā – y procuren pureza, nobleza y una conducta digna de veneración; sabbepi – que todos los; janā – seres conscientes en el mundo humano, Deva y Brahmā; idheva – durante esta época de nuestro querido Buddha Gotama; paramattaṃ – lo que sea lo más elevado, último; nibbānaṃ – el nibbāna; ārādhentu – que sus deseos se cumplan, que sus conocimientos se mantengan siempre penetrantes y efectivos para que puedan disfrutar de sus frutos.


[image: Diagram

Description automatically generated]




[image: Diagram

Description automatically generated]

What is Nibbāna?

Cuando las impurezas (kilesa) y los agregados (khandhā) se extinguen sin ningún residuo, sin volver a surgir, ello corresponderá a la paz, tanto por sus signos como por su naturaleza.
Aquí, la disolución no significará el fenómeno baṅga, ni la muerte (maraṇa) ni la impermanencia (anicca). Ésta se encuentra separándose de cualquier surgimiento o nacimiento adicional (uppāda–jāti). El nibbāna es una cesación (nirodha) que debe diferenciarse de los 3 tipos de disolución descrito anteriormente.
Para satisfacer la genuina necesidad de cada budista de conocer la naturaleza y características del Nibbāna, se ha compilado el Ledi Dhammā sobre el Nibbāna, a partir, esencialmente, del Nibbāna Dīpanī, el Nibbāna Vissajjanā y el Tratado Ledi Nibbān elaborado por el Venerable Ledi Mahāthera, el cual se distribuye ahora para vuestra gran estima.
El Ledi Dhammā sobre el Nibbāna, publicado por la editorial Madre Ayeyarwaddy, ya se encuentra disponible en las grandes librerías de todo el país (Birmania, Myanmar).

[image: Diagram

Description automatically generated]

Elaborado por

Mother Ayeyarwaddy Publishing House
#402, Bldg 4, Kyidaw Housing Estate,
Mingalar Taungnyunt Township,
Yangon; Myanmar. Tel.: 01 – 701431






[image: Diagram

Description automatically generated]

Registro de Trabajo

Inicio registro construcción MS Word 	26/11/2025 | 00:00:00 a. m. 
Continuación con nuevo computador PC	03/12/2025 | 01:30:21 a. m. 
Fin construcción en Inglés MS Word Ver. 01	08/12/2025 | 03:03:05 a. m. 
Inicio construcción en Inglés MS Word Ver. 02	09/12/2025 | 00:00:00 a. m. 
Fin construcción en Inglés MS Word Ver. 02–01	14/12/2025 | 03:12:21 p. m.
Fin traducción electrónica español, 1era Rev.	23/01/2026 | 04:07:13 a. m. 
Inicio Edición 01 español, 	25/01/2026 | 04:20:07 a. m. 
Fin Edición 01 español, 	14/02/2026 | 12:20:20 a. m.
Primera Publicación Dhammaplayer	16/02/2026 | 09:23:18 p. m. 
[image: Diagram

Description automatically generated]




Notas: 
1. El Dr. Huamán ha encontrado, en realidad, 2 versiones del presente libro; la primera, que es ésta (en realidad una anterior), la versión No. 03, corresponde a la elaborada por Sayagyi U Chit Tin y James Patrick Stewart Ross, la cual es, en comparación con la 2da versión de Mother Ayeyarwaddy Publishing House, más escueta y sucinta. 
2. Se ha presentado el inconveniente de que la 1ra versión posea unos errores de compaginación y la omisión de algunas otras páginas, las cuales, afortunadamente, se pueden resolver con la 2da versión. Ambas se encuentran en versión pdf y corresponden a digitalizaciones escaneadas de sus versiones impresas físicamente.
3. La 1ra versión termina con la pág. 214, la 2da versión posee como número de página, correspondiente a la mencionada anteriormente, a la pág. 172 y comienza con el texto omitido por la primera versión con la pág. 173 la cual se extiende hasta la pág. 236, haciendo un total de 64 páginas adicionales en comparación a la 1ra versión.
4. La 1ra versión comienza en la pág. 03 después de 05 páginas preliminares, mientras que la 2da comienza con la numeración de pág. 01, después de 22 páginas preliminares.
5. La comparación de la 2da con la 1ra versión no sólo se trata de más páginas adicionales, sino de mayor texto por página en muchas instancias. Las páginas de la 2da versión contiene más palabras por página.
6. Se ha decidido combinar ambos textos y ceñirse a la 2da versión, aunque se haya comenzado con la 1ra versión, que fue la que primera se encontró.
7. En la 2da versión falta las páginas 184 y 185 las cuales se resolvieron con otro PDF de la misma versión sin omisión de páginas. 

Formatos
	Tabulación	= Tipo 1

1. 	Numeración de párrafos.
image3.png




image4.png
PR .





image5.png




image6.png
o e

e~





image7.png
$otepet

Mother Ayeyarwsddy Publishing Howse




image8.png




image9.png
cooO oo




image2.png




